

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

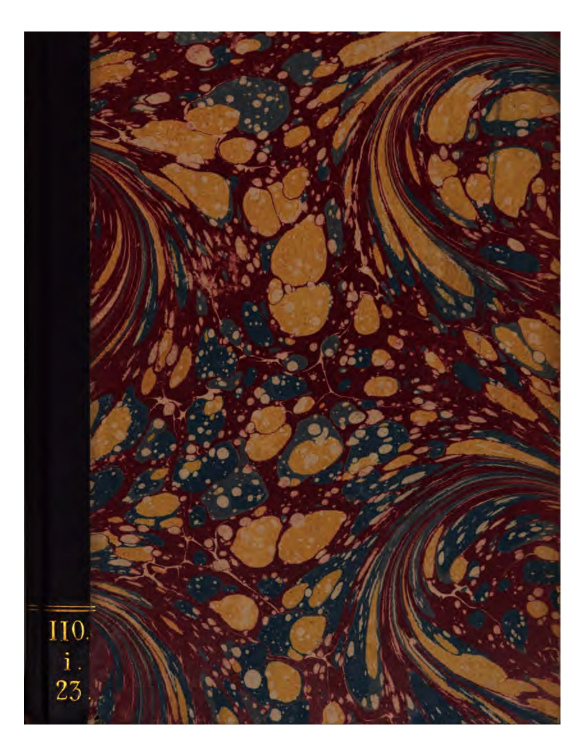
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

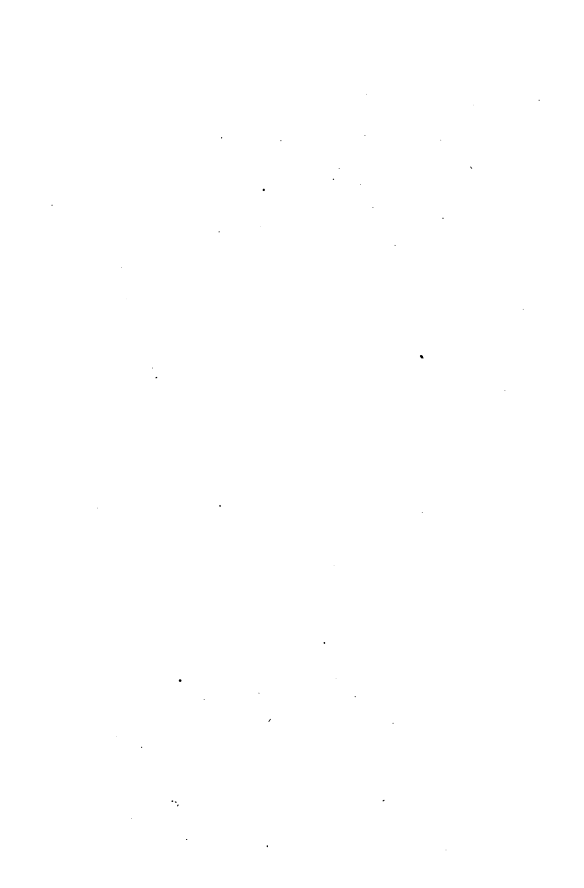
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







·
·
· . • •



## Studien

über bie

# Honorius: Frage

noa

## G. Schneemann,

Priefter ber Gefellichaft Jefu.

(Vultis), ut ii, qui audient, ratione potius quam auctorilate ducantur. Quid si utroque? num pejus est? Cic. Academ. pr. l. II. c. 18.

freiburg im Breisgau.

Herber's che Berlagehanblung.
1864.

110. i. 23.



## Vorrede.

Zweck dieser Brochüre ist, die Rechtgläubigkeit eines der kirchlichen Lehre treu ergebenen, wenn auch in Beschützung derselben nicht glücklichen Papstes zu vertheidigen. Zu diesem Behuse ist sein Leben, sowie das von der Kirche und der Wissenschaft über ihn gefällte Urtheil in kurzen Zügen dargestellt und eine Eregese sener Stellen hinzugefügt, auf welche man die Anklage gegen ihn zu begründen pstegt. Der Berschsfer hätte gewünscht, daß es nicht nothwendig gewesen wäre, auf die Angrisse, welche in neuerer Zeit gegen Honorius geschehen sind, einzugehen, um die Polemit so viel als möglich fern zu halten. Doch da die Orthodoxie senes Papstes von sehr angesehenen Geschichtssorschern bestritten wurde, konnte bei seiner Bertheidigung unmöglich von den Argumenten dieser Gelehrten abgesehen werden.

Sollte es dem Berfaffer gelungen sein, etwas zur Aufhellung biefer viel bestrittenen Frage beigetragen zu haben, so wurde seine Absicht erreicht sein.

Maria-Laach am Seste der hh. Apastel Petrus und Paulus 1864.



manufacture in processing to Bellen.

. 





## 1. Das Pontificat Sonorius des Erften.

In jungster Zeit hat sich die Aufmerksamkeit wiederum auf die Honorius-Frage gerichtet. Obwohl dieselbe nicht die Wichtigkeit hat, welche man ihr gewöhnlich beilegt, so bietet sie doch des Interessanten genug, um eingehender behandelt zu werden. Auch wird dieses nicht ohne Rupen sein, da eine ruhige Erörterung gewisse Befürchtungen zersstreuen wird, welche aus der vermeintlichen Wichtigkeit jener Frage entsstehen. Diese ruhige Erörterung anzubahnen, ist der Zweck der hier gesbotenen Notizen aus dem Pontissicate des genannten Papstes.

Honorius fammte aus einem pornehmen Geschlechte Campaniens und erhielt in Rom feine Bilbung; wenigstens wird Gregor ber Große fein Lehrer genannt 1, für ben er immerbar in Wort und That Die größte Berehrung zeigte. So schrieb er z. B. an König Edwin: "Beschäftiget Euch häufig mit ber Lesung Eures Lehrers und meines herrn Gregorius, habet seine Sorge für Eure Seele und feine Lehre vor Augen, damit sein Gebet Euer Reich und Bolt mehre"2. Es gelang dem Bonorius in ber That, in mehr als einer Beziehung die Unternehmungen Gregore weiter zu forbern; boch wurde ber Ruhm, ben er fich hieburch, sowie burch sein tugendhaftes leben erwarb, völlig verbunkelt, als er fich durch seine Kriedensliebe und durch griechische Tude und Beuchelei zu einem bochft verberblichen Schritte verleiten lieg. Seine Zeitgenoffen aber, welche die unheilvollen Folgen biefes Schrittes noch nicht fo flar burchschauten und auch beffen Berbammung von Seiten ber Rirche noch nicht erlebten, fpendeten bem Gifer, ber Wiffenschaft, ber Rlugheit und Sanftmuth bes Papftes bas größte Lob. Nicht nur fein Epitaphium rühmt bergleichen, sondern es nennt ibn auch ber bl. Maximus 3 groß, ja göttlich, und preist seine überaus großen Borguge in religiöser Beziehung. Gine intereffante Charafteriftif von biefem Papfte gibt uns

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3m Epitaphium bes Papstes Sonorius, Papebrochii Conatus Chronico-Hist. ad Catal. Rom. Pontif. p. 1. p. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedae hist. eccles. II. 17.

Jonas, ber Gefährte bes bl. Bertolf, welcher ihn perfonlich fennen ge-"Er war, fagt Jonas in ber Lebensbeschreibung fenes bl. Abtes von honorius 1, umsichtigen Beiftes, ausgezeichnet burch Rath und Wiffenschaft, liebreich und voll herablaffung; er freute fich, in Bertolf einen Befährten gefunden zu baben, mit bem er fromme Bespräche wechseln konnte, und fand so großes Wohlgefallen an seinem Umgange, bag er fich nicht leicht von ihm trennen tonnte." Diefes bescheibene, gefällige Befen ichlug aber nicht, wie es leider baufig zu geschen pflegt, in nachsichtige Schwäche um, welcher Strenge und Ernft völlig fremb Mehrere Briefe, die und Jvo und Deusbedit aufbewahrt 2, zei= gen vielmehr ben Papft voll Gifer für die firchliche Disciplin, ja auch für die peinliche Strafgerechtigkeit. Mit folden Eigenschaften begabt, wurde honorius nach bem Tode Bonifacius' V. jum Papfte gewählt, und am 27. October 625 consecrirt 3. Gin Blid auf Die bamglige Zeit genügt, um die Schwierigkeit ber Berhaltniffe fennen zu lernen, in benen Honorius ben papstlichen Stuhl bestieg. Im Often batte ber Islam 622 seinen Siegeslauf begonnen, um die driftliche Welt mit Feuer und Schwert zu verwuften. Im griechischen Reiche tauchten die monotheletischen Streitigkeiten auf, um biefen schwachen, entnervten Staat angesichts ber brobenoffen Gefahren noch mehr zu verwirren; benn von allen Seiten fturmten Feinde auf benfelben los, und bie Avaren brangen 626 sogar bis nach Konstantinopel vor. In Oberitalien bauerte noch bas Schisma von Aquileja fort, bas wegen ber Berbammung ber fogenannten brei Rapitel entstanden, in dem Sader zwischen Longobarden und Griechen fortwährend Nahrung fand. Ja, es brobte wieder bedenklicher um fich zu greifen, weil ein Schismatifer mit Sulfe ber Longobarben sich des Stuhles von Grado bemächtigt hatte. Dazu fam, daß die treffliche Königin ber Longobarden, Theodelinde, welche mit großer Umficht ibre arianischen Unterthanen zur fatholischen Kirche zurüchzuführen suchte. 626 farb, und ihr Sohn Abelwald einem arianischen Bermandten ben Thron räumen mußte. Auch in Gallien brachen unter den schwachen Nachfolgern Chlodwigs so viele innere Wirren aus, dag die Christianis firung ber beibnischen Unterthanen und Bundesgenoffen daburch mesent= lich gehindert wurde. Roch ärger ftanden die Dinge in England, wo furz vor dem Regierungsantritte des Honorius eine schreckliche Reaction bes Beidenthums die schwachen Anfange ber driftlichen Rirche unter ben Angelsachsen beinahe ganglich unterbruckt batte. Nur mit der größten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baronius ad a. 626.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siețe Jaffé Regesta Pontif. Rom. sub n. 1559. 1561, 1562. 1572. 1573. 1574. 1577.

<sup>3</sup> Pefele, Conciliengeschichte, Bb. III. S. 134.

Mühe hatte sich das Christenthum in dem kleinen Reiche Kent erhalten, alle übrigen Staaten der angelfächsischen Heptarchie waren heidnisch, und ein glübender Nationalhaß hielt die driftlichen Briten ab, an der Bestehrung ihrer Feinde zu arbeiten.

į

So war die Zeitlage in der Christenheit, als Honorius auf den päpstlichen Thron stieg. Nach den furchtbaren Stürmen und Berheerungen der Bölferwanderung hatte sich noch keine feste Ordnung der Dinge gebildet; Europa war in den Geburtswehen einer neuen Zeit, und schon stand im Islam der Orache bereit, um die Geburt sofort zu verschlingen. Gewiß verwickelte Berhältnisse! Wie suchte Honorius diese Schwierigkeiten zu überwinden? Dadurch, daß er in die Fußstapsen seines geliebeten Meisters, Gregors I., trat, nach dessen Maximen er zu regieren und das Große, welches derselbe begonnen, zu vollsühren trachtete. Mit Recht rühmt denn auch sein Epitaphium solches von ihm:

Sanctiloqui semper in Te commenta magistri
Emicuere, Tua tanquam animata manu.
Nam qui Gregorii sancti vestigia inisti,
Dum sequeris cupiens et meritumque geris:
Aeternae lucis, Christo dignante, perennem
Cum Patribus sanctis posside jamque diem.

Wie Gregor, wandte auch er seine besondere Fürsorge der Bekeherung der Angelsachsen zu, und Gott segnete seine Bemühungen mit solschem Erfolge, daß bei seinem Tode die katholische Kirche unter senem Bolke entschieden das Uebergewicht behauptete. Doch sehen wir kurz, wie dieses geschah.

Nach langem Zögern entschloß sich Edwin, das Christenthum anzunehmen. Mit ihm wurden seine Edlen und ein großer Theil seines Bolfes von Paulinus, Bischof von Jork, getaust. Da Edwin Bretwalda (Oberherr ber angelsächsischen Heptarchie) war, bot er seinen Einsluß
auf, um auch benachbarte Fürsten zur Annahme des Christenthums zu
bewegen. Auf diese Weise faste durch die Bekehrung des Königs Gorpwald die Kirche in Oftanglien Wurzel und gelangte unter der Leitung
des Bischoses Felix bald zur Blüthe 1. Der große Eiser, den Edwin
zeigte, wurde in der ganzen Christenheit bekannt und fand überall die
verdiente Anerkennung, besonders in Rom. Als darum die Gesandten
dieses Kürsten dorthin kamen, um das Pallium für die beiden Erzbischse

<sup>1</sup> Bedae Hist. III. 18. Wilh. Malmesb. de gest. Pontif. 1. II. Mabilion ergählt in seinen Annalen ad a. 627: Felix sei von Papst Honorius borthin gesandt worden. Doch scheint diese Angabe auf einer Berweckelung zu beruhen, da weber die eitirten Pistorifer, noch auch die Bollandisten (Vita S. Felicis 8 Mart.) etwas davon berichten, wohl aber angeben, Felix sei vom Erzbischof Honorius von Canterbury nach Oftanglien gesandt worden.

honorius und Paulinus zu erbitten, bewilligte ber Papft ihm freudig fein Gefuch und gewährte aus apostolischer Machtvollkommenheit bie Er= laubniff, baf, wenn einer ber beiben Bifcofe fturbe, ber andere obne Weiteres ihm einen Rachfolger weiben fonnte. Beda bat uns zwei Briefe aufbewahrt 1, die honorius in dieser Angelegenheit bem Konia und bem Erzbischof von Canterbury geschrieben. Aus beiben Briefen erhellt bas große Intereffe, bas ber Papft an ber jungen Rirche Englands nahm, feine große Berehrung gegen ben bl. Gregor und Die lebendige Ueberzeugung von der Bichtigfeit des wechselseitigen Berkehrs ber Bischöfe mit ihrem haupte. Da wir bereits oben eine Stelle aus bem Briefe an Edwin mitgetheilt haben, vernehmen wir nun auch etwas aus dem Briefe an Sonorius: "Unter ben gablreichen Wohlthaten, welche die Barmherzigkeit unseres Beilandes feinen Dienern gemahret, gibt bie Freigebigfeit feiner väterlichen Gute und gnabigft auch biefe, bag fie burch brüderlichen Berkehr die einmuthige Liebe gleichsam und vor Augen ftellt. Siefür bante ich unaufhörlich ber gottlichen Dajeftat und bitte biefelbe inständigft, daß fie Ew. Liebben, welche burch die Predigt bes Evangeliums segendreich wirket und die Regel 2 ihres Lehrers und Sauptes, Gregors, befolget, mit unwandelbarer Festigkeit ftarte und ber Rirche burch Eure Bemühungen noch größeres Bachsthum verleihe, bamit fo Eure und Eurer Borganger geistige Eroberungen in der Furcht und Liebe bes herrn burch gläubiges Wirfen fich fraftigen und weiter ausbebnen." Darauf gewährt ber Papft bie oben ermähnte Bitte, "gezwungen, wie er fagt, burch bie große Entfernung ber englischen Rirche, bamit fein Schaben irgendwie über dieselbe fomme, sondern vielmehr die Frommigfeit bes Bolfes in vollerem Mage machfen fonne." Diefe Erwartung ging nicht in Erfüllung. Ein fcredlicher Sturm brach aus und vermuftete furchtbar die junge Rirche in Northumbrien und Dftangeln, ba die Beiden unter ihrem Kursten Penda von Mercien im Berein mit den Briten

<sup>1</sup> L. c. l. 17. 18. Wilhelm von Malmesbury theilt uns noch ein brittes Schreiben bes Honorius mit, worin er bem Erzbischof von Canterbury die Primatialgewalt über England bestätigt. Obwohl in bemfelben das damals noch ungebrauchliche Wort Anglia vortommt, vertheidigen doch die Bollandisten (Acta SS. Sept. VIII. p. 707) seine Aechtheit, besonders wegen der Autorität des Lanfrancus, der in seinem Streite mit dem Erzbischvse von Jork sich auf dieses Schreiben berief. Man könnte gegen die Acchtheit außerdem noch einwenden, daß Beda, welcher doch die bischössichen Archive benutt zu haben scheint, nichts von diesem wichtigen Schreiben sagt, daß ferner in demselben eine ganze Stelle wörtlich aus dem andern Briefe an den Erzbischof Honorius entnommen ist. Jasse führt gleichwohl den Brief unter den ächten auf.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es ift dies mahrscheinlich die Anordnung, welche Gregor I. bem Augustinus über das gemeinschaftliche Leben, das er mit seinem Klerus führen sollte (Beda l. c. I. 27), empfohlen hatte.

Die driftlichen Ronige jener Lander besiegten und ermordeten. Doch noch während bes Pontificates bes Honorius follte ein völliger Umichlag zum Beffern eintreten, als der driftliche Dewald ben Thron von Northumbrien bestieg. Richt nur arbeitete er glücklich mit Hülfe bes Irlanders Midan an ber Befehrung feines Bolfes, fondern mandte auch feinen Einfluß als Bretwalda an, um benachbarte Kürsten für bie driftliche Religion zu gewinnen. hierin wurde er vom Papfte honorius unterftust. Diefer hatte nämlich ben Birinus, welcher fich angeboten batte, in bas Innere Englands ju bringen und bort zu predigen, in Genua aum Bischofe für die englische Mission weiben laffen 1. Der Glaubendbote landete in Beffex. Das Bolf war in diesem Reiche so tief in ben beibnischen Wahn versunten, bag er es fur unnöthig hielt, weiter vorzudringen, und ichon burch bie Predigt in Weffer feinem bem bonorius geleisteten Berfprechen ju genugen glaubte. Fand er boch gerabe dort die für seine Predigt allergunstigsten Umstände. Der driftliche Bretwalda Oswald war nämlich gerade damals an den hof des Kurften von Beffer gefommen, um beffen Tochter zu werben. Er batte bie Freude, nicht nur der Gidam, sondern auch der Taufpathe besselben ju werben. So febr fegnete Gott feine und bes Birinus Bemühungen. Much in Oftangeln geftalteten fich trot ber Bermuftungen biefes Canbes burch bie Beiben bie Umftanbe gunftig fur bie Rirche; benn ber von jenen bestellte Ronig Unna erflarte fich für bas Chriftenthum, grundete Rlöfter und Rirchen und befestigte bas Chriftenthum auf jegliche Beife. So erhielt unter ber Regierung bes Papstes Honorius Die Kirche, welche vorber nur mit großer Mübe fich auf ber füdöftlichen Spige ber angelfächsischen Septarchie gegen eine Reaction bes Beidenthumes gebalten hatte, entschieden in gang England bas Uebergewicht. Denn es war gegen Ende biefes Pontificates fest begründet im Norden (Northumbrien), im Often (Oftangeln), im Suben (Kent und Weffer), und ba auch bie britischen Stämme im Weften und Norden ber Insel bereits driftlich waren und, wie bas Beispiel Aibans und feiner Benoffen zeigt, anfingen, ale Miffionare unter ben Angelfachfen aufzutreten, wurde bas Beibenthum, bas besonders im Innern ber Infel (Mercien) noch machtig war, von allen Seiten gleichsam belagert, so bag ber Ausgang nicht mehr zweifelhaft fein fonnte.

Auch in anderer Beziehung war Honorius mit Erfolg für die Kirche Britanniens thätig, da es ihm gelang, wenigstens theilweise die Differenzen beizulegen, welche tief eingewurzelte Vorurtheile und ein furchtbarer Nationalhaß fast unheilbar gemacht hatten. Ein flüchtiger Blick auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vita S. Birini bet Surius VI, p. 687. Wilh. Malmesbury, de gestis Pontif. ed. Migne t. 179. p. 1523.

die betreffenden Streitigkeiten wird und dieß zeigen. Nachdem Gregor b. Gr. römische Missionare nach England geschickt batte, zeigte es fich bald, daß eine Berschiedenheit in Betreff einiger Disciplinarpunkte zwis ichen ihnen und ben driftlichen Briten beftand. Die hauptfächlichfte Denn bie Briten waren in ben Differenz war über die Ofterfeier. Stürmen ber Bolferwanderung und in ben nachfolgenden fortwährenden Rriegen mit den Angelsachsen an einer regen Verbindung mit Rom ge= hindert und hatten so noch den alten römischen Oftercyclus von 84 Jahren mit einer Modification von Sulpitius Severus beibehalten, wahrend in Rom die Ofterrechnung burch Bictorius und Dionpfius Exignus verbeffert und in vollständige Sarmonie mit ber orientalischen Weise gebracht war. Bergebens hatte ber hl. Augustinus von Canterbury die Briten zu bewegen gefucht, diese Differenz aufzugeben. Sie blieben bei ihrer Sitte, welche nicht nur durch ihr ehrwürdiges Alter, sondern auch burch die Praxis fo vieler Beiligen, wie eines Patricius, eines Columba und anderer geheiligt ichien. Bu biefer hartnächigkeit trug ohne 3weifel ber langgenährte Nationalhaß gegen bie Angelsachsen bei, unter benen die römischen Missionare wirkten. Ferner muß man auch die für bie bamalige Zeit ungeheure Entfernung Englands von Rom in Betracht gieben, welche wegen ber Schwierigkeit bes wechselseitigen Berkebrs ein Berftandniff verzögerte, wie auch bei Streitigkeiten in andern Missionen Aehnliches ber Fall war. Dennoch fing man um bas Jahr 628 im füdlichen Theil Irlands an, bas Ofterfest mit ber romischen Rirche ju feiern, und es hatte ber Abt Lasreanus hieran einen großen Antheil. Die Einführung ber römischen Ofterrechnung verursachte aber große Streitigkeiten. Es verfammelte fich eine Synobe in campo Lene, und ba man auch bier nicht zum Ziele fam, beschloß man, wie uns ein zuverlässiger Augenzeuge, ber Abt Cummianus, berichtet 1, gemäß einem alten Canon ber irischen Rirche nach Rom, bem Saupte ber Stäbte, bem Orte, ben ber herr ermählt, zu senden. Sie schickten also weise, bemuthige Manner borthin, wie die Rinder zu ihrer Mutter. Diefe famen nach gludlicher Reise im britten Jahre gurud, und berichteten, mas fie gesehen, wie sie bort am Ofterfeste mit Pilgern aus ber gangen Welt zusammengekommen feien, welche alle einmuthig an bemselben Tage mit ber römischen Rirche Oftern feierten; bagegen waren bie Briten gerabe in ienem Jahre (631) um einen ganzen Monat von ber allgemeinen Weise abgewichen. Man vermuthet mit Recht. Lasreanus, ber an ber Sache fo großen Antheil genommen hatte und in Rom perfonlich bekannt

<sup>1</sup> Der Brief ist bei ben Bollandiften abgedruckt Acta SS. Oct. IX. 330. Man findet bort eine aussuhrliche Erörterung bieser Streitigkeiten. Ebenso bei Döllinger, Geschichte ber chriftlichen Kirche I. 2. p. 173.

mar, sei Mitglied jener Gesandtschaft gewesen, und in ber That berichtet uns eine alte Lebensbeschreibung bes Seiligen 1, er fei noch im boben Alter nach Rom gekommen, bort von Sonorius jum Bischofe geweibt und als sein legat nach Irland gesandt worden. Bielleicht brachte er auch ben Brief bes Papftes mit, ben ber bl. Beba uns aufbewahrt. Wahrscheinlicher ift es jedoch, ba Cummianus nichts von biesem Schreis ben melbet, daß Honorius diesen Brief spater verfaßte, um dem Berichte ber Gefandten gegen bie etwa noch Biberftrebenden größern Rachbrud zu verleiben. Honorius forderte in diesem Brief die Briten ernftlich auf, boch mit ihrer geringen Angahl nicht Opposition gegen bie gesammte Rirche und die Synodalbecrete ber Bischöfe bes gangen Erbfreises ju machen. Die Bemühungen bes Papftes blieben nicht ohne Erfolg; wenigftens erzählt Beda, im füdlichen Theil Irlands hatten die ichottischen Stämme auf bie Ermahnung bes Papftes 2 ben römischen Gebrauch ans genommen, mabrend bie andern Briten noch hartnädig an ihrer alten Sitte festbielten.

Wie in Britannien, war honorius bemubt, auch auf bem Continente bie driftliche Religion unter ben Ungläubigen auszubreiten, und folde, welche Barefie ober Schisma von ber Rirche getrennt hatte, wieberum jur firchlichen Ginheit jurudzuführen. 3m gallifchen Reiche arbeitete besonders der bl. Amandus an der Bekehrung der Beiben 3. Er fam um biese Zeit nach Rom, und, burch ben apostolischen Segen geftarft, febrte er mit neuem Muthe gur Mission gurud. Aehnliches lefen wir in bem Leben bes bl. Monon, ber aber furz nach feiner romischen Vilgerfahrt in den Arbennen den Martyrtod erlitt 4. Auch in Oberitalien suchte Honorius bas Werf Gregord I. fortzuseten; ba ihm aber bie Beise, wie er in die bortigen verwidelten Berhaltniffe eingriff, bei oberflächlicher Unschauung zum Bormurfe gemacht werben fonnte, fo fei es uns erlaubt, gang furg ben eigentlichen Sachverhalt barguftellen. war nämlich die Befehrung ber Longobarben, welche burch die Bemühungen Gregors b. Gr., sowie ber Ronigin Theodelinde ben erfreulichften Fortgang genommen, wieder in's Stocken gerathen. Der Sohn Theodelinbens, Ronig Abelwald, wurde nach dem Tode feiner Mutter vom Throne gestoßen und sein arianischer Schwager Ariowald an seine Stelle gesett. Ueber die Ursache bieses Thronwechsels schwebt noch manches Dunkel. Paulus Diakonus, ber übrigens fonft nichts aus biefer Zeit zu erzählen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acta SS. Bolland. April. II. p. 547.

<sup>2</sup> Uffer, Mabilion, Pagi, Dollinger und bie Bollanbiften bringen biefe Rotig mit bem Briefe bes Papfies honorius in Berbindung.

<sup>8</sup> Siebe Mabillon's Annalen ad a. 627 und 631.

<sup>4</sup> Bolland, Oct. VIII, 363.

weiß, gibt ale Grund ber Absegung Abelwalds einfach ben Bahnfinn biefes Fürsten an 1. Fredegar berichtet 2, Gusebius, Gefandter bes Raifers Mauritius († 602), sei im vierzigsten Jahre ber Regierung Chlo= tars (624) zu Abelwald gefommen und freundlich von ihm empfangen worden. Er habe nun dem Könige eine gewiffe Salbe gereicht, beren sich diefer arglos, ohne ihre unbeilvolle Wirtung zu ahnen, bediente. Nachdem Abelwald aber solches gethan habe, sei er von Eusebius beredet worden und habe nun nichts Anderes mehr thun konnen, als wozu ibm Eusebius gerathen. Go batte er befohlen, Die Erften bes Reiches insgesammt zu ermorden. Da er icon zwölf berfelben bingerichtet, batten bie andern, um ihr leben zu retten, ihn abgesett. Aus biefer, wenn auch fabelhaften Erzählung, sowie aus ber Erwägung ber bamaligen Berhältniffe läßt fich unschwer bas Wahre vermuthen. Schon Baronius bemerkt, daß Abelwald wohl nicht völlig mahnsinnig gewesen fei, weil sonft honorius fich nicht so angelegentlich für seine Burudführung beim Erarchen verwendet batte. Dennoch war Babnfinn ber angebliche Grund. warum die unzufriedenen Großen ihn vom Throne fliegen. Urfache ber Unzufriedenheit erhellt aus ber Erzählung Fredegars. war das große Einverftandnig des Königs mit den Römern, welches ben raubgierigen und beuteluftigen Großen fehr unangenehm mar und von ihnen als Zeichen bes Wahnsinnes ober ber Bezauberung ausge= geben wurde, nachdem Abelwald in Rolge diefer Unzufriedenheit einige der Großen hatte hinrichten laffen. Auch ift mahrscheinlich, mas Muratori meint 3, Ariowald, beffen Bater durch Agilulf hingerichtet war, habe biefe Ungufriedenheit bis zur offenen Emporung geschurt, um fo ben Tob seines Baters an Abelwald, bem Sohne bes Agilulf, ju rachen. Wie dem nun auch sei, honorius schmerzte es fehr, daß der Thron der Longobarden wiederum an einen Arianer gefommen war, und dieß mußte ben Papft um fo mehr betrüben, ale er erfahren, daß felbst Bifchofe, uneingedent ihres bem Agilulf geleisteten Gibes, an ber Absegung bes fatholischen Könige sich betheiligt hatten. Es mochten dieg wohl fciematisch gefinnte Bischöfe fein, benen bas Einverständniß Abelwalds mit bem griechischen Raifer, um beffenwillen bas Schisma von Aquileja ausgebrochen war, bochft migliebig fein mußte. Aus entgegengesesten Grunben erschien gerade biefes gute Einvernehmen Abelwalds mit Byzanz, fowie feine katholische Befinnung dem Papfte für die Rirche febr förderlich, bagegen die Thronbesteigung des Arianers höchst schädlich; er schrieb 4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pauli Diac. de gestis Longobard. IV. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fredeg. Chronicon n. 49.

<sup>3</sup> Muratori, Geschichte Staliens ad a. 625.

<sup>\*</sup> Honorii I. Ep. ed. Migne t. 80. p. 469.

beghalb bem Exarchen Isaac und bat ihn bringend, boch ben ungludlichen Fürsten, der von den meineidigen Großen und Bischöfen vertrieben war, wiederum in fein Reich jurudjuführen. Aber die Erwartung bes Pavftes murbe nicht erfüllt. Abelwald ftarb bald barauf, mahricheinlich eines gewaltsamen Todes, und Ariowald blieb im Besite des Thrones, ohne jedoch den Ratholiken fich fehr feindlich zu zeigen. dieser Plan bes Honorius völlig miglungen, nichtsbestoweniger ließ er nicht ab. an die Befehrung ber Longobarben ju benfen und wandte gu biesem Amede ein anderes Mittel an, bas, wenn es auch unscheinbar und geräuschlos war, boch viel wirksamer fich erwies; er suchte nämlich bas Rlofter, welches ber bl. Columban in Bobbio gestiftet und bas in ber Folge von ber größten Wichtigkeit für Oberitalien murde, auf jegliche Weise zu heben. In ber damaligen Zeit waren zwischen bem Abte Dieses Rlofters, bem bl. Bertolf und bem Bischofe Proclus Streitigkeiten in Betreff der Jurisdiction ausgebrochen und der Bischof hatte die Sache por ben arianischen König gebracht. Diefer aber erfannte beffer als jener Kirchenfürst, vor welches Forum bergleichen Sachen gehörten und wies die beiden Varteien an den Vapft. In Folge beffen machte fich Bertolf auf ben Weg nach Rom: Honorius fand große Freude am Umgange mit biesem beiligen Manne; er forschte sorgfältig nach ber im Klofter herrschenden Disciplin, wahrscheinlich um zu erfahren, ob die Schüler bes hl. Columban noch an ber britischen, von ber römischen abweichenden Ofterfeier fefthielten 2; und als ibm ju feiner größten Befriedigung über Alles Ausfunft geworben, als er gehort hatte, mit melchem Eifer die Monche auf die Bebung des Gottesdienstes und die Uebung ber Demuth bedacht maren, bestätigte er freudig die Eremtion Des Rlofters 3. Auch bei Diefer Gelegenheit zeigte fich ber große Gifer des Papstes für die Verbreitung des mabren Glaubens. Täglich, so berichtet und ein Augenzeuge, ber Gefährte bes bl. Abtes, ermunterte Honorius benfelben, die arianische Irrlehre mit bem Schwerte bes Evangeliums zu befämpfen. Ebenfo groß, aber viel erfolgreicher mar ber Eifer bes Papftes in ber Beilegung bes Schisma von Aquileja. Schon oben haben wir ermähnt, bag gerabe in jener Beit biefe Spaltung wieber drohender wurde, weil ein schismatisch gesinnter Bischof, Fortunatus, sich mit Sulfe der Longobarden des Stubles von Grado bemächtigt hatte. Nachdem er eine Zeit lang seine Gesinnung verborgen hatte, trat er balb offener hervor. Doch fand sein Schritt keinen Anklang unter bem Klerus,

<sup>1</sup> Vita S. Bertolfi apud Baronium ad a. 626.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mahillon Annales O. S. B. ad a. 628.

<sup>3</sup> Quatenus nullus episcoporum in praefato coenobio quolibet jure dominari conaretur. Baronius 1. c.

er mußte weichen und flob jum longobarbischen Berzog von Friaul, wobin er auch bie geraubten Rirchenschätze von Grado brachte 1. Sonorius, welcher vom Rlerus hiervon benachrichtigt wurde, trat dem Treiben bes Kortungtus fraftig entgegen. Er feste benfelben ab, ernannte feinen Regionar Primogenius zum Metropoliten von Grado und forberte Die Bifchofe Iftriens auf, benselben anzuerfennen. Bugleich schickte er jum Ronige ber Longobarden, um die geraubten Kirchenschäte wieder zu erhalten. Dieß war freilich vergebend; gludlicher jedoch war er in ber Ernennung bes Primogenius. Es gelang ibm, nicht nur bie fatholischen Bischöfe, sondern auch mehrere ichismatische zur Anerkennung Diefes De= tropoliten zu bewegen und auf biefe Weise um ein Bedeutendes bas große Wert weiter ju führen, bas Gregor b. Gr. mit ber Burudführung ber maifanbischen Rirchenproving zur firchlichen Ginbeit begonnen batte. Durch biefe Annahme wird wohl am besten bas lob, welches bas Epitaphium bem Sonorius gibt, mit andern sichern Angaben in Einflang gebracht. Jenes Epitaphium fagt nämlich, honorius habe bas Schisma von Iftrien beigelegt, und biefe Borte icheinen nicht aller Babrbeit zu entbehren, ba ein anderes von Grater aufbewahrtes Epigramm gang basselbe von honorius ruhmt; von ber anbern Seite schreibt Beba ausbrudlich, erft unter bem Papfte Sergius batte biefes Schisma ein Enbe genommen. Wie läft fich beibes vereinen? Daburch, bag man bie in ähnlichen Gedichten nur zu häufige Rigur ber Spperbel in jenem Epi= taphium annimmt. Nicht alle ichismatischen Bischofe famen gur fatholifden Einheit gurud, einige jedoch thaten biefen Schritt, indem fie ben von Honorius geschickten Metropoliten anerkannten 2.

Da uns der Faden der Geschichte nach Italien geführt, verweilen wir einige Augenblicke in der Hauptstadt dieses damals schon zwei Jahrshunderte durch Krieg und Fehden arg verwüsteten Landes, denn auch hier hat Honorius bleibende Denkmäler seines Eifers hinterlassen. Biel

Benn P. Damberger behauptet: "Das Bruchstid eines Breve bes Papstes Honorius läßt erkennen, daß der Patriarch Fortunat von Grado, welcher das Schisma endigen wollte, aber nicht nach dem Sinne der Byzantiner und Benetianer, es mit den Gewalthabern der Republik verdarb", so urtheilt er offenbar zu günstig über den Fortunat, den Honorius einen Judas, Deo redellis et persidus, lupus saeviens, in baratrum suas cascitatis corruens und einen Kirchenräuber nennt. Zur Zeit, wo der P. Damberger schrieb, war jedoch der Brief des Honorius noch nicht ganz betannt, da erst Jasse in seinen Regesten den Ansang desselben mitgetheilt hat. Auch darin irrt P. Damberger, daß er die Worte Christianissima respublica, die sich in dem Briefe des Honorius besinden, mit Baronius und Andern auf die Republik Benedig bezieht. Bergl. Muratori, Geschichte Italiens ad a. 630.

<sup>2</sup> Bergleiche hierüber bie vortreffliche Abbandlung ber Bollanbiften, welche in neuerer Zeit eingebend bie Sache untersucht baben. Acta SS. Oct. VIII. p. 906.

Gutes, heißt es bei Anaftafius 1, hat biefer Papft gethan. Dann wird querft von ibm ergablt, daß er seine Bemühungen ber Ausbildung bes Rlerus zuwandte; gang besonders aber wird seine Freigebigkeit in der Erbauung und Ausschmudung ber Rirchen gerühmt. Angkaffus gablt eine Reibe folder Gotteshäufer auf 2; ja, wenn wir feinen Worten Glauben ichenten durfen, bat honorius außer mehreren fleinen Beidenten über 2500 Bfund Silber jum Rirdenschmude bergegeben. Babrlich, eine fo außerordentliche Freigebigkeit lägt auch auf einen ungewöhnlichen Gifer fur bie Ehre Gottes schliegen. Auf Diese Beise mar Sonorius bemubt, ben driftlichen Blauben unter ben Beiben ju verbreiten, Jrrglaubige und Shismatifer jur firchlichen Ginheit jurudjuführen, bie Religion burch Bilbung bes Rlerus und Ausschmudung ber Rirchen zu beben und so die großen Plane feines theuren Lebrers. Gregor I., auszuführen. Wir faben bann auch, wie Gott biefes redliche Streben mit Erfolg fronte. Leider konnen wir nicht basselbe von bem fagen, was er in ben Berwickelungen, welche ibm bie griechische Rirche bereitete, gethan bat. Auch hier fehlte es ihm gewiß nicht an gutem Willen, aber er war der griechischen Seuchelei und Tücke nicht gewachsen, und fo ließ er fich ju fenem unbeilvollen Schritte verleiten, welcher bie behre, unbefledte Reinheit, die Petri Stuhl im Rampfe gegen die Barefie bewahrt bat, wenn nicht beflectte, boch einigermaßen in Schatten feste. Bernehmen wir im Gingelnen, wie foldes gefcab.

Der Monophysitismus hatte von seinem Ursprung an im griechischen Reiche und besonders in Aegypten einen starken Anhang; daher bemühten sich die Kaiser eifrigst, diese mächtige Partei mit der Kirche zu versöhnen, um dadurch die dem Staate so schälliche Spaltung zu heben. Kein Mittel ließen sie unversucht: Gewalt, Novellen, Synoden, Religionsgespräche, Compromisse. Aber Alles half wenig; im Gegentheil, man machte häusig dadurch den Riss nur um so größer und verursachte neue Spaltungen. Hatte doch selbst die fünste allgemeine Synode, die eben veranstaltet wurde, um durch die Verwerfung der drei Kapitel die Monophysiten mit dem Concil von Chalcedon zu versöhnen, ein langwieriges Schisma im Abendlande hervorgerusen. Am verderblichsten aber wirsten die Compromisse mit der Häresie, zu denen die Büreaufratie, wie auch die Geschichte der neuern Zeit beweist, so sehr geneigt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ed. Migne t. 128. p. 699.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Unter diesen erwähnt er besonders der Kirche der hl. Agnes. Hiemit stimmt eine alte Beschreibung der hl. Orte in der Rähe Roms überein, wenn sie von dieser Kirche sagt: Formosa est et ipsam Honorius Episcopus miro opere ornavit. Auch Baronius theilt einige Berse auf Honorius, die in der Apsis jener Kirche gelesen wurden, mit. (Acta SS. Bolland. Oct. IX. p. 318. Baronius ad a. 638.)

So hatte bas Henotikon bes Zeno weder bie Katholiken noch bie Mono= physiten befriedigt und judem eine vorübergebende Trennung ber orien= talischen von ber abendlandischen Rirche bewirkt. Dennoch ließ fich Gergius, Patriard von Ronftantinopel, burch bie Berberblichkeit folder Berfuche nicht abschrecken, ein abnliches Unionsmittel, ben Monotheletismus, auszuheden 1. Er gewann für benselben mächtige Gonner. Raifer Beraklius felbst machte auf feinen Rriegszügen gegen bie Partber mannigfachen Gebrauch bavon, um die Monophysiten für die fatbolische Rirche zu gewinnen. Auch Cyrus, Patriarch von Alexandrien, ließ fich hierzu verleiten und so brachte er 633 die Bereinigung einer monophy= sitischen Sefte, ber Theodosianer, mit ber Rirche zu Stande. bamals aber fand ber Monotheletismus einen gewandten Gegner in dem ebenso gelehrten als beiligen Monche Sophronius 2, der auf seinen vielfachen Reisen bis nach Rom gekommen war. Da er von Cyrus über diesen Unionsversuch gefragt wurde, rieth er ihm ernstlich davon ab und reiste, ba feine Borftellungen nichts fruchteten, nach Ronftanti= nopel zum Patriarchen Sergius, ohne zu ahnen, daß biefer gerade ber vorzüglichfte Gönner bes Monotheletismus war. Go geschah es, bag ber ichlaue, beuchlerische Grieche einen Mann wie Sophronius zu bem Bersprechen bewog, fünftigbin nicht mehr von zwei Energien in Chriftus zu reben. Da aber Alles barauf ankam, auch ben Papft Honorius zu gewinnen, ichrieb Sergius bemfelben einen in feiner Art meifterhaften Brief 3, ber wegen seiner Wichtigkeit nun unsere Aufmerksamkeit auf fich zieht. In ber Einleitung beuchelt Sergius Die größte Anbanglichkeit an den hl. Stuhl, den er, wenn es möglich wäre, täglich um Rath fragen möchte. Dbwohl er ber Urheber bes ganzen Streites ift, gefteht er bieses nirgends ein, sondern schiebt ben Raifer heraklius vor, ber bamals durch die Siege über die Perfer, durch die Eroberung des beiligen Lanbes und bes heiligen Rreuzes, sowie burch die vielfachen Bemühungen, die Monophysiten mit der Kirche zu verföhnen, sich in der ganzen Kirche den größten Ruhm erworben hatte. Dann beschreibt er mit vieler Ueber= treibung und überschwänglichen Ausbrücken die Union der Monophysiten

<sup>1</sup> Döllinger hat in seinen Papfisabeln S. 132 biese Lehre gut auseinandergesett, wenn er sagt, die Monotheleten hätten in Chriftus nur einen einzigen, den göttlichen oder gottmenschlichen Billen, d. h. einen vom Logos aus und durch die menschliche Natur gleichsam nur hindurchströmenden Willen angenommen, einen Willen, in dem nur der Logos der Bollende, der activ sich Verhaltende, die menschliche Natur aber rein passiv ist. Was hier von der Willensthätigkeit gesagt wird, behnten die Monotheleten natürlich auch auf die übrige Wirksamkeit der Natur (Energie) aus.

<sup>2</sup> Siehe fein Leben bei ben Bollanbiften Acta SS. Mart. II. p. 65.

<sup>3</sup> Bei Sarbuin III. 1309.

mit ber Rirche, welche Cprus in Alexandrien burch die Lehre von Giner Energie bewirft hatte. 216 nun Streitigfeiten ausgebrochen, batte er alles Mögliche gethan, um biefelben zu beschwichtigen, ben Patriarchen Cyrus, ja ben Kaiser felbft ermabnt, boch nicht von Giner Energie in Chriffus ju fprechen, aber auch ben Sophronius bewogen, nicht mehr zwei Energien zu behaupten. Nichtsbestoweniger läßt Sergius durchbliden, es sei bem Dogma angemeffener, nur Gine Energie in Chriftus ju fegen. Während Sophronius auch nicht eine einzige Stelle aus den beiligen Batern für feine Ansicht von zwei Energien anzuführen gewußt, batte er auf Befehl bes Raifers einige Baterfiellen aus einem Briefe bes Mennas an ben Papft Bigilius 1 excerpirt, in benen von Ginem Billen, sowie von Einer Energie in Chriftus bie Rebe mare. Bubem mußte man, falls eine zweifache Energie im Gottmenschen angenommen murbe, in bemfelben auch zwei fich einander widerftrebende Willen annehmen, dieß fei aber unmöglich, benn in Ginem Subjecte konnten nicht zwei, noch bagu in einem und bemselben Punfte (entgegengesette) Willen fein. Außerbem habe nach ber lehre ber hl. Bater die Menschheit in Chriftus gang und gar unter bem Impulse ber Gottbeit geftanden, wie unser Rorper Bewegung und leitung von ber vernünftigen Seele empfange. noch sagt er, ben Grofmuthigen svielend, ba die Rirche nichts befinirt hatte, mare es am besten, die gange Streitfrage, welche die Union ber Monophysiten und damit das Seil so vieler Tausende auf's Spiel fete, ruben zu laffen und fich an bas zu halten, mas bereits von ber Rirche klar ausgesprochen sei. Als solches bebt er richtig hervor, daß ein und derfelbe Christus Göttliches und Menschliches wirke, daß jegliche, sowohl göttliche als menschliche Thatigfeit auf die Gine Person muffe bezogen werden, und daß endlich fede ber beiden Naturen bas ihr Eigenthumliche in Gemeinschaft mit ber andern wirke. Schließlich unterwirft er fich Allem, was honorius entscheiden werde. — Wie Sophronius murde auch honorius burch bie heuchlerischen Betheurungen bes Griechen überliftet und er schrieb an Sergius jenen befannten Brief2, um beffentwillen später bas Unathem über ihn gesprochen wurde. Er pflichtete barin ber Ansicht bes Sergius bei, daß man weber von Einer, noch auch von zwei Energien in Christus reden solle. Unnuge Wortflaubereien solle man den Grammatifern und Philosophen überlaffen. Für den Gläubigen genüge bas, mas bereits in biefer Sache entschieden fei. Auch er betont bann wiederholt als folches, daß ein und berfelbe Chriftus in zwei Naturen wirke. Bergleichen wir die Briefe des Sergius und Donorius mit einander, fo finden wir, daß der Papft fich forgfältig butet,

<sup>1</sup> Diefer Brief ift unacht, mahricheinlich von Sergius felbft unterfcoben.

<sup>2</sup> Bei Barbuin III. 1319.

bem Sergius auf seinem schlüpfrigen Bege zu folgen. Go vermeibet er mit ber größten Mengfilichfeit, ber lehre von Giner Energie ben Borjug zu geben, wie Sergius es gethan. Freilich geht er auf ben Sat ein, den Sergius für die Lehre von Einer Energie ausgesprochen, bag nämlich in Chriftus fein Widerspruch ber Willen fein fonne; sowie er fich aber butet, baraus ben Schluß zu ziehen, ben Sergius gemacht (Eine Energie in Christus), so erörtert er auch nicht die Gründe, welche Sergius für diesen allerdings mabren Sas aufgestellt hatte, sondern bebt richtig ein anderes Argument bervor, daß nämlich Christus die unverdorbene menschliche Natur angenommen habe. Er erörtert jedoch Dieg nur nebenbei 1, benn Sergius hatte ihn nicht hierüber, sondern einzig und allein beghalb um Rath gefragt, ob er recht hatte, bas Stillschweigen über Eine ober zwei Energien anzuempfehlen. Go gut bieser Brief bes honorius auch gemeint sein mochte, er wirfte boch bochft schädlich; benn Sergius und sein Anhang schütte für fein Treiben ben Brief bes Papftes vor, und fo gelang es ibm, ben Raifer Beraflius jum Erlaffe ber Efthefis ju bewegen, welche bas gange Reich verwirrte. Da die Monotheleten fich wenig aus ihrem gegebenen Worte machten, hielt sich auch Sophronius burch sein Bersprechen nicht gebunden. Nach feiner Erhebung auf ben Patriarchenftuhl von Jerusalem sprach er auf einer Synode bas Dogma von ber zweifachen Energie in Chriftus offen aus und ichidte zugleich Gesandte nach Rom, um ben Papft von feiner Babl zu benachrichtigen und seinen Schritt zu rechtfertigen 2. Honorius ließ sich biedurch nicht von dem einmal betretenen Wege abbringen, ben er für den Frieden der Kirche nothwendig erachtete; er mabnte 3 bie orientalischen Patriarchen ab, von Einer oder zwei Energien zu sprechen. Nichtsbestoweniger sprach er beutlich die orthodoxe Lebre aus; benn wenn er in diesem Briefe fagt, in Chriftus seien zwei Naturen, welche unvermischt (inconfuse) bas ihnen Eigenthümliche wirken, so verbietet er, die Energien beider Naturen zu confundiren, und unterscheidet somit offenbar zwei Energien in Christus 4. Aber warum schreckt er benn so

<sup>1</sup> Daß honorius mit ben Borten: "Bir bekennen Einen Billen" teine Enticheibung ex cathedra erlaffen wollte, ift burch eine grundliche Darlegung im Dezemberheft bes Ratholifen 1863 G. 681 gezeigt worben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der libellus synodicus fagt, Sophronius habe bas Synobalichreiben nicht nur an Sergius, sonbern auch an Honorius geschickt. Harbuin V. 1535. Bgl. Pefele, Conciliengesch. III. 138.

<sup>3</sup> Das Fragment bes Briefes an Sergius ift uns in ben Acten ber fechsten Spnobe erhalten. Darbuin III. 1351.

<sup>\*</sup> Auch hefele behauptet, bag honorius hiemit bas Dogma ausgesprochen (Conciliengesch. III. S. 147). Reander fagt gleichfalls, biesen Borten des honorius lage die Annahme von zwei Birkungsweisen zu Grunde. Ja, felbft Boffuet ge-

febr vor biefem Ausbrud gurud? Es war bie Furcht, neue Streitigfeiten und Spaltungen im Drient hervorzurufen und die Union so vieler Monophysiten in Frage zu stellen. Arge Täuschung! Die Union war nie in dem Umfange zu Stande gekommen, wie Sergius behauptet. und zudem fo nichtig, daß bie Monophysiten lachend fagten, die Ratholifen waren ju ihnen gurudgefehrt, nicht aber fie zu ben Ratholifen. Der Friede mar aber icon langst entschwunden und murbe burch bie falfche Magregel bes honorius nicht jurudgerufen, icon beghalb nicht, weil dieselbe so inconsequent war. Der Papst spricht bas Dogma unverhohlen aus und will nichtsbestoweniger einen treffenden Ausbrud bafür unterbruden. Da wir von biesem zweiten Briefe nur Fragmente ohne Datum haben, läßt fich bie Beit besfelben nicht mehr genau beftimmen. Doch, wenn wir erwägen, daß er zugleich mit ber Antwort auf bas Synobalichreiben bes Sophronius abgefaßt, biefes aber von ben Gesandten bee Patriarchen bald nach seiner Babl (634) jum Sonorius geschickt murbe, so wird ber Brief ichwerlich einem andern Jahre als 635 angeboren. Honorius lebte nach ber Abfaffung bes Briefes noch wenigstens brei Jahre. In Diefer Zeit folgten Die Ereigniffe im Drient schnell aufeinander: unaufhaltsam drangen die Araber vor, beamangen bie Perfer, eroberten Sprien, ja fogar Jerusalem 638. Unterbeffen fuhren die monotheletischen Streitigkeiten fort, bas Reich ju gerrutten, und ungescheut verbreiteten die Monotheleten bas Gift ihrer Lehre. Db bieg honorius die Augen öffnete, ob er jest die Ranke bes Sergins burchschaute und migbilligte, wiffen wir nicht; es find feine Actenftude bierüber auf uns gefommen. Rur bas ftebt feft, baf ber bl. Maximus ibn an awei Stellen au ben enticbiebenen Geanern ber Monotheleten und zwar mit ber größten Emphase rechnet 1.

fieht, daß biefe Borte orthobox im bochften Grade fceinen (Defensio declar. VII. c. 22).

<sup>1</sup> Am Schlusse des Briefes an Marinus wundert sich Maximus gerade mit Beziehung auf Honorius, dessen Worte nach dem Zeugnisse des Abtes Anastasius von den Monotheleten verdreht seien, über die Berschmistheit dieser Menschen, welche selbst diesenigen, die muthig gegen sie gekämpst hätten (τους έκθυμως κατ' αὐταῖν ἀγωνιζομένους), für sich ansührten und ihre Worte fälschlich auslegten. Schenso führt Maximus in seinem Brief an Petrus den Honorius unter den Gegnern der Monotheleten mit den Worten auf: Quid autem et divinus Honorius Rach solchen Worten eines gleichzeitigen, mit den Berhältnissen genau bekannten unverdächtigen Zeugen scheint Honorius sich entschieden gegen die Monotheleten ausgesprochen zu haben, und da er dieses in den beiden Briefen an Sergius nicht geitan, muß er sich in anderer Weise über den Monotheletismus geäußert haben. Pagi bringt in seinem Breviarium gestorum Summor. Pontif. aus orientalischen Quellen noch ein anderes Zeugniß für die Orthodoxie des Honorius, das sedoch nicht nur unsicher, sondern sehr verdächtig ist.

Nach folchem Wirten ftarb Honorius am 11. October 638, betrauert von feinem Klerus, ber in bankbarer Erinnerung seines verdienstvollen Lebens an seinem Grabe mit folgenden Worten sein Andenken feierte:

Pastorem magnum laudis pia praemia lustrant; Qui functus Petri hic vice, summa tenet. Effulsit tumulis nam Praesul Honorius istis, Cujus magnanimum nomen honorque manet.

## 2. Urtheil über Sonorins.

Nachdem wir so bas leben bes Honorius bis zu seinem Tode verfolgt, liegt uns junachft ob, ein richtiges Urtheil über fein Berhalten in den monotheletischen Streitigkeiten une zu verschaffen. Denn hierüber find die verschiedensten Meinungen geäußert worden. Seben wir unbefangen, welches die richtige ift. Bor Allem ift flar, daß honorius nicht ein formeller Baretifer gewesen ift; benn feine gange Beschichte fennzeichnet ihn als einen Mann voll Eifer für den fatholischen Glauben. Fehlte er gegen die Reinheit ober die Intereffen ber fatholischen Religion, so hat er es aus Irrthum gethan und seine Briefe mahrscheinlich in ber allerbesten Absicht geschrieben. Er wollte nämlich ben Ausbruch von Glaubenöstreitigkeiten und ben Abfall so vieler mit ber Rirche versöhnten Monophysiten verhindern. Und wahrlich, wer auch nur oberflächlich mit der Geschichte der griechischen Rirche vertraut ift, wird fich nicht wundern, daß ein Papft, dieser unaufhörlichen Bankereien des Drients mude, in bem Gifer, Rube und Frieden bort zu erhalten, über bas rechte Mag hinausgeben fonnte. Bon der andern Seite ift es aber gleichfalls gewiß, daß das Berfahren des Honorius zum wenigsten ein verderblicher Miggriff mar und ber monotheletischen Barefie ben größten Borfcub leistete. Durch feine Briefe ermuthigt und geftugt, erliegen bie griechis schen Kaifer die Efthesis und die mildere Form derselben, den Typus, und suchten mit Gewalt die Befolgung Diefer Decrete durchzusegen, welche bie ganze Rirche verwirrten, ben Drient von Rom trennten und völlig ber Säresie preisgaben. Man barf auch nicht sagen, bag ber Irrthum bes Honorius gang unverschuldet war. Wenn er mit mehr Ueberlegung und Prüfung zu Werke gegangen ware, fo hatte ihm bas Treiben ber monotheletischen Patriarchen nicht verborgen bleiben fonnen. Satte boch Sophronius gerade in dieser Absicht Gesandte nach Rom geschickt! Auch ju große Anhänglichkeit an ben griechischen Sof, mit bem er befreundet war, scheint etwas zu biesem Irrthum beigetragen zu haben 1. Wie bie

<sup>1</sup> Daß honorius mit ben Griechen befreundet war, zeigt fein Benehmen in ber Sache Abelwalbs und bie Gefälligkeit, womit ber Raifer ihm bas viele Era

Rirdengeschichte an ungabligen Beispielen zeigt, blendet nichts fo febr bas Auge ber Kirchenfürsten als übermäßige Rurcht, mit bem Staate gu brechen. Ueber diese Schuld des Honorius ist man heutigen Tages so giemlich einig. Wie hatten fonft auch brei allgemeine Synoben bas Ungthem über ibn fprechen konnen! Rur burfte man fich mit Recht wundern, daß gerade die extremen Ballicaner, welche biefelbe Schuld in weit boberm Dage auf fich geladen, unter dem Bormand bes lieben Kriebens jebe energische Magregel ber Rirche gegen ben Irrthum als Berkegerungesucht bezeichnet, und, bem Staate zu gefallen, die Rirche in fcmähliche Keffeln zu ichlagen gesucht, bag biefe gerabe bas allerhartefte Urtheil über die Nachgiebigfeit bes honorius gefällt haben. Go fculdig honorius aber auch in diefer Beziehung sein mag, die allerwichtigfte Frage bleibt hiermit noch unerledigt, ob nämlich seine beiben Briefe eine Barefie enthalten. Auf ben erften Blid icheint auch biefe Frage burch bas Anathem ber allgemeinen Synoben erledigt zu fein; boch ift bem nicht fo, benn über bie Bebeutung jenes Anathems wird eben fo geftritten, wie über die Orthodoxie des Honorius. Bor der hand trägt mitbin bas Urtheil ber allgemeinen Synoben wenig zur Entscheidung jener wichtigen Krage bei. Aber nicht nur die Kirche, auch die katholische Biffenschaft bat über biesen Dapft zu Gericht geseffen und bie eben ermahnte Sache wie feine andere untersucht und erörtert. Denn wie Dollinger fagt 1, hat besonders seit 1650 fast jeder namhafte Theologe sich bamit befaßt, so daß binnen 130 Jahren über biese Eine firchengeschichtliche Krage mehr geschrieben worden ift, als wohl über irgend eine anbere in 1500 Jahren. Bas war bas Ergebniß jener langen Erörterung? Bas bat bie katholische Biffenschaft über Sonorius geurtheilt? Untersuchen wir jest bieses, benn bas Urtheil eines folden ehrwurdigen Tribungle, an bem die ebelften, Die größten Beifter fich betheiligten, muß unbebenklich mehr wiegen, als bas eines einzelnen, wenn auch noch so achtbaren Belehrten. Bir wollen aber hierbei die Erörterung ber Honorius=Frage in drei Perioden theilen.

Schon gleich nach dem Tode des honorius wurde seine Orthodoxie Gegenstand eingehender Untersuchung. Die Monotheleten beriefen sich nämlich für ihr Treiben auf den Brief des Papstes an Sergius, beson-

aus dem Tempel der Roma für die Peterstirche gab. Daß Sergius diesen Drücker anwandte, geht aus seinem Briefe an Ponorius hervor, da er überall den Kaiser vorschiedt. Wir haben darum gar nicht nöttig, an die Hypothese zu benten, welche von Gfrörer ausgestellt und von Pesele tressend widerlegt wurde, als ob Honorius für den Dienst, den ihm der Kaiser in der Sache des Fortunatus geleistet hatte, sich nachgiedig gegen den Monotheletismus gezeigt hätte.

<sup>1</sup> Papffabeln G. 147.

bere auf bie Stelle: "Bir befennen Ginen Billen bes Erlöfere." Darum reiste Abt Angftallus, ben ber bl. Maximus 1 außerorbentlich rubmt. nach Rom, um bort die Beschuldigungen ber Monotheleten auf bas Genauefte ju untersuchen. Er fragte barum forgfältig und vielfach bie angesehenften und frommften Mitglieder bes romischen Rlerus. Bas war bas Resultat Dieser Untersuchung? Abt Johannes, beffen fich Sonorius bei Abfaffung bes fraglichen Briefes bediente und beffen bobe Tugend Maximus uns bezeugt, erflarte, mit den oben citirten Borten hatte ber Papft nicht ben natürlichen Billen ber Menschheit in Chriftus läugnen, sondern von derfelben nur das Berderbnig bes Willens, wie es in und ftattfindet, bas fündige Biberftreben, ausschließen wollen, ba Chriftus nach ber Lebre ber Schrift und ber Bater ein von ber Sunbe reines Fleisch angenommen batte. Die übrigen Mitglieder bes romischen Rlerus wurden, als Anastasius sie vielfach über den fraglichen Punkt ausfragte, unwillig über jene Beschuldigung ber Mouotheleten und rechtfertigten ben Sonorius 2. Solche Ausfagen waren benn auch fo gewichtig, daß sie nicht nur ben bl. Maximus völlig überzeugten, sondern auch einen ber hauptfächlichsten Berbreiter ber Irrlebre, ben Patriarchen Pyrrbus, in einer Disputation mit jenem bl. Martyrer überführten. Da wir gerade auf Maximus gefommen find, so ift es billig, bas Gewicht feines Urtheils zu prufen. Döllinger 8 nennt ibn in feinem Lebrbuch ben gelehrteften und icharffinnigsten Theologen feiner Beit, und in feiner Rebe über die Theologie: eine eble Krucht am Baume ber griechischen Wissenschaft. Und in ber That, er mar ber größte und gewandteste Renner ber Patriftif und Gegner ber Monotheleten und gab willig für bas Zengniß ber Bahrheit sein Leben bin. Als Freund ber Väpfte und bes hl. Sophronius war er mit ben bamaligen Berhältniffen genau befannt: nun, ein folder Mann vertheibigt ben honorius, fo oft er von ibm fpricht, rechnet ihn fogar, wie wir gefeben, zu ben Gegnern ber Irrlehre und lobt ihn mit den ehrenvollsten Ausdrücken. Doch wir befigen noch andere, nicht minder gewichtige Zeugnisse über honorius aus jener Beit. Johannes IV., ber faum zwei Jahre nach honorius ben papftlichen Stuhl bestieg und gewiß schon zu beffen Lebzeiten eine angesehene Stelle im Rlerus befleibet und bem Papfte nabe gestanden batte. betheuerte in der Apologie des Honorius, die er an den griechischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epist. S. Maximi ad Marinum in ben Collect. Anastasii. Ed. Migne t. 129. p. 571.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Εδρον (τοὺς ἐκεῖσε τῆς μεγάλης ἐκκλησίας ἰερωτάτους ἄνδρας) ἀσχαλώντας ἐν τούτω καὶ ἀπολογουμένους. Collect. Anastas. l. c.

<sup>2</sup> Lehrbuch ber Rirchengefch. G. 174. Berhandlungen ber Münchener Berfamm-lung G. 28.

Raifer schrieb 1, er wolle mit der allergrößten Treue den Bergang der Sache erzählen, die noch im frischen Andenken sei. Und was bezeugt benn ber Papft? Dag bie monotheletische Auslegung ber Worte bes Honorius völlig fremt fei ber Meinung biefes fatholifchen Baters (penitus alienum a mente catholici Patris). Er fest bann weitlanfig auseinander, Sonorius babe burch seine Worte nur ben sundigen Willen der verderbten Natur, die Concupiscenz, welche auch der Apoftel voluntas earnis nenne, von Chriftus ausschließen wollen; er beruft fic hiefür nicht nur auf die ganze Argumentation des Honorius, sondern auch auf ben Brief bes Sergius, in bem gleicherweife von zwei fich widersprechenden Willen die Rede gewesen sei. Ganz abgeseben von bem geschichtlichen und wiffenschaftlichen Werthe biefes Beugniffes muß Dasselbe icon beghalb ein entscheibendes Gewicht haben, weil es einem Papfte, wie jedem Fürsten gutommt, eine authentische Erklarung ber Decrete seines Borgangers zu geben. Roch in anderer Beziehung ift biefee Actenftud fur unfern 3med erheblich; es belehrt uns nämlich, bag alle Abendlander, wie ber Papft aus zahlreichen Aeugerungen erfahren batte, in große Aufregung über bie Briefe bes Pyrrhus famen, in benen biefer bie neue Irrlehre verbreitete und zu ihrer Bestätigung bie Worte des Honorius verdrehte 2. Auch im Driente hatten die Glaubigen eine gute Meinung von der Orthodoxie des Honorius. zeigt une biefes ein rührender Bug, ben Bifchof Stephan von Dor auf bem Concil im Lateran ergablte und ben bie Bollandiften, Kleury und Döllinger 3 in die letten Jahre bes honorius verfeten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In ben Collect. Anastasii l. c. p. 562: "Subtilissima veritate, quae ante brevis intercapedinem temporis gesta sunt, enarrabo."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quantum ex diversis suggestionibus, quae ad nos catervatim venerunt, omnes occidentales partes scandalizatae turbantur, Pyrrho nova quaedam et praeter regulam fidei praedicante et ad proprium sensum S. M. Honorium Papam attrahere festinante, quod a mente Catholici Patris erat penitus alienum. L. c.

<sup>3</sup> Acta SS. 11 Mart. II. S. 70. Fleury Hist, eccles. ad a. 636. Döllinger, Lehrbuch, S. 173. Petavius und Pagi scheinen anderer Meinung zu sein, da nach ihrem Urtheil Stephan von Dor vor dem zweiten Schreiben des Honorius nach Rom kommt; doch ist dieses unrichtig. Denn Honorius sagt in jenem zweiten Briefe an Sergius von den Gesandten des Sophronius, sie hätten auf das Heiligke versprochen (instantissime promiserunt), kunstighen von betden Energien in Christus zu schweigen. Wie stimmt dieses zu dem Auftrag, den Sophronius dem Stephan gegeben und den dieser auf das Sorgfältigste erfüllt haben will? "Enthüle, sagt Sophronius, nicht ein- oder zweimal, sondern vielmal, wie im Orient Alles ausgeregt ist, und ruhe nicht eher mit inständigem Bitten und Beschwören, dis durch die apostolische Klugheit das Recht zum Siege gelangt." Diese Worte zeigen zudem, das Sophronius Kunde gehabt, wie sein Schreiben in Rom und Konstanti-

ber bl. Sophronius fab, baß fein Wiberftand gegen die monotheletische Arrlebre nicht nur nichts fruchtete, sondern bie Begner nur noch mehr erbitterte, führte er jenen Bischof auf ben Calvarienberg und fprach au ibm: "Du wirft bemienigen, ber an biefem Orte gefreuzigt ift und einft jum ichredlichen Gerichte wiederfommen wird, Rechenschaft geben, wenn bu bie große Gefahr, worin ber Glaube schwebt, bintansetzeft. Da ich wegen bes Einfalles ber Sarazenen verhindert bin, so wandere bu vom Aufgang bis jum Niedergang, bis bu jum apoftolischen Stuble fommit, wo bas Rundament ber orthodoxen lebren fich befindet, und hore nicht auf, ben beiligen Mannern, die bort find, bas Treiben ber Baretifer zu enthullen, bis bie neue Irrlehre völlig vernichtet hierzu, fuhr Stephan fort, batten ihn aber auch fast alle Bischofe und bas ganze driftliche Bolf bes Drients ermuntert und in Folge beffen batte er feine Rube fich gegonnt, bis er mit Berachtung ungabliger Befahren ben ihm geworbenen Auftrag erfüllt. Aus biefer Erzählung geht hervor, bag Sophronius, obwohl Honorius ihm nach bem Rathe des Sergius Stillschweigen anempfohlen batte, bennoch von ber Orthodoxie dieses Papftes fest überzeugt war, ja in ihm die Stute bes mabren Glaubens erblicte, bag eine gleiche Gesinnung ben gangen Drient beseelte. Dieses Zeugniß des Sophronius ift um so wichtiger, da er es nach ber Rudfehr feiner erften Gefandten von Rom ausgesprochen bat und somit von ber Ansicht bes romischen Sofes in Dieser Streitfrage völlig unterrichtet war. Doch auch die Monotheleten bestätigten durch ihr Berfahren biefe Anficht. Denn warum verdrehten fie zuerft nur insgeheim die Worte bes Honorius, wie Maximus fie bezüchtigt? 1 Sie fürchteten, fagt Tournely 2, vom Papfte widerlegt zu werden, wenn fie bergleichen offen verübten. Warum verfälschten fie jene Stelle, worauf fie fich am meiften beriefen, wie ber Abt Johannes von ihnen fagt? Benn Sonorius, wie Döllinger bebauptet, so bestimmt mit jenen Borten ben Monotheletismus gelehrt hatte, fo mare bieß nicht nothig gemesen.

So haben wir denn den großen Proces über die Rechtgläubigkeit bes Honorius in seinem ersten Stadium verfolgt, denn von nun an blieb diese Streitfrage etwas ruhen bis zum Concil von Konstantinopel. Fassen wir mit wenigen Worten den Ausgang desselben zusammen. Als die Monotheleten anfangs wegen ihres bosen Gewissens heimlich, dann aber nach dem Tode des Honorius auch offen sich auf diesen Papst bes

nopel aufgenommen war. Wenn Sophronius wußte, baß Sergius feine Gesanbten schnöbe zurüdgewiesen, honorius sie zwar freundlich empfangen, aber von ber heuchelei bes Sergius aberliftet, ihnen Stillschweigen geboten hatte, so waren jene Worte ganz angemessen. Der Bericht Stephans sieht bei Parduin III. 711.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ep. ad Marinum in fine . . . l. c. S. 574.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Praelectiones de Eccles. qu. 3. art. 4.

riefen, gerieth die gange Rirche, welche bisber eine gunftige Meinung von bemfelben gehabt batte, in Aufregung, und von allen Seiten geschaben in Rom Anfragen barüber. Doch erhoben sich nun für Sonorius die competenteften Beugen, beren Tugend und Kenntnig nicht in Ameifel gezogen werden konnte: ber Notar felbft, welcher bas incriminirte Schreiben bes Papftes verfaßt, die angefebenften Mitalieder bes Rlerus, bie durch nabern Umgang ohne Zweifel feine Befinnung in biefer alle Gemuther bewegenden Frage fannten, ber Nachfolger bes Honorius, bem gewiß zustand, authentisch bas Decret seines Borgangers zu erflaren. Bubem gab ber bl. Sophronius auf bem Calvarienberge in einer feierlichen Schwurformel ber Orthodoxie bes Honorius bas allergunftigfte Zeugniß, ja bie Baretiter felbst zeigten burch Berfalfdung und Einschlagen von Schleichwegen bie Schwäche ihrer Sache. Den allerberedteften Unwalt aber fand ber Papft im größten Gelehrten und Tugendhelden jener Beit, bem bl. Martyrer Maximus, welcher ben frechften Anklager, Porrhus, siegreich überführte. Wahrlich, die erfte Untersuchung in biesem Processe fällt burchaus gunftig für Honorius aus.

Mit dem Concil von Konstantinopel wurde die Sache wieder aufgenommen. Agatho sagte nämlich wiederholt in seinem Briefe an den Raiser Konstantin 1: die Päpste haben niemals gegen den Glauben geirrt, Gewähr hiefür sei die Verheißung, welche Jesus dem Petrus gegeben (Luc. 22). Döllinger verkennt nicht, daß Agatho solches in Beziehung auf Honorius gesagt habe, Hefele 2 aber behauptet, man dürse die Worte semper, numquam, die Agatho gebraucht, nicht premiren. Gegen die letztere Meinung spricht sedoch die ausschrliche Erörterung und die viermalige Wiederholung derselben Sentenz 3. Sollte numquam uicht premirt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harduin III. S. 1074 u. ff.

<sup>2</sup> Benn wir auch in ber honorius-Frage nicht mit ber Conciliengeschichte hefele's übereinstimmen, so wollen wir boch hierburch nicht im Geringften ben hoben Berth bieses vortrefflichen Bertes verkleinern. Gerade die große Autorität, bie es mit Recht befigt, zwingt uns, in dieser Frage nicht ganz von bemselben abzusehen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Harduin l. c. 1079: Cujus (Petri) annitenti praesidio haec apostolica ejus ecclesia numquam a via veritatis in qualibet erroris parte deflexa est. 1082: Per omnipotentis Dei gratiam a tramite apostolicae traditionis numquam errasse probabitur, nec haereticis novitatibus depravata succubuit, sed ut ab exordio fidei Christianae percepit ab auctoribus suis Apostolorum principibus, illibata fine tenus permanet, secundum ipsius Domini divinam pollicitationem (Luc. 22)... Dominus... qui fidem Petri non defecturam promisit, confirmare eum fratres suos admonuit; quod apostolicos pontifices confitenter fecisse semper, cunctis est cognitum... Unde praedecessores... ex quo novitatem haereticam in Christi immaculatam Ecclesiam Constantinopolitanae ecclesiae praesules introducere conabantur, numquam neglexerunt, eos hortari, ut a pravi dogmatis haeretico errore, saltem tacendo, desisterent.

werben burfen, ja muffen, so verlore biefe Wieberbolung ibre gange Bedeutung. Wenn zubem Agatho fagt, seit bem Beginne ber monotheletischen Streitigkeiten hatten die Papfte niemals unterlaffen, die Patrigren von Ronftantinopel ju ermabnen, bag fie wenigftens burch Someigen von ber Barefie absteben möchten, fo bezeichnet er beutlich ben Honorius; fein anderer Papft hatte fich damit begnügt, die Patriarden zum Schweigen von ihrer Irrlehre aufzufordern. Auch ift nicht obne Belang, daß Agatho nicht volle vier Decennien nach dem Ausbruch bes monotheletischen Streites geschrieben bat. Berhältnigmäßig sprach er alfo nur von wenigen Papften, nur von einer furgen Beit. Bahrlich, ba premirt man nicht zu viel bas Wort numquam, wenn man es bei diesen wenigen Papsten auf alle bezieht, wenn man bei dieser furzen Zeit kein ganzes Pontificat ausnimmt. Dieses Schreiben Agatho's ift nun aber von der größten Bedeutung, da es feierlich von der fechsten Synode approbirt murbe, und felbst Boffuet gesteht, daß diese Approbation auch ber in bem Briefe enthaltenen ausführlichen Auseinandersetzung von ber Infallibilität bes bl. Stubles gelte. Nichtsbestoweniger bielt dieselbe Spnobe wegen der verderblichen Wirfungen, welche die Briefe des Sonorius gehabt hatten, und die augenfällig auf der Synode selbst zum Borfchein tamen, für nothig, bas Anathem über Sonorius ju fprechen, und ber Papft, ben die Synode um Gutheißung ihrer Acten ersucht, beftätigte biefes Anathem insoferne, als Honorius burch Mangel an Borsicht der Baresie Borschub geleistet batte. Wir haben bier also ein boppeltes Urtheil der mit ihrem Saupte vereinigten Rirche: einestheils wird honorius frei von ber haresie gesprochen, anderntheils wird er aber verurtheilt, daß er durch seine Sandlungsweise bas Wachsthum ber Bareste befördert 1. Die beiden folgenden Synoden bestätigten biescs Anathem und die Bavite nahmen so wenig Anftand baran, daß sie basselbe sogar in den Liber diurnus aufnahmen. Hiernach blieb die Sache wiederum lange ruben, und es dauerte mehrere Jahrhunderte, bis fie wieder aufgenommen wurde. Anastasius stellte einige Bermutbungen auf. um honorius zu rechtfertigen; wichtiger war fur biefen 3med bie Sammlung ber betreffenden Actenftude, Die er uns binterlaffen bat. Auch Sinc-

¹ honorius hatte allerdings ben Monotheleten widerftanden, indem er ihnen, wie Agatho sagt, von ihrer haresse zu schweigen gebot; aber er widersetze sich ihnen weber gehörig, noch genugsam und ließ so das Eindringen der haresse geschehen. Dieß ift keine spitssindige Diftinction, denn was ift gewöhnlicher, als daß man seine Beruspflicht ausübt und doch nicht vollständig ihr genügt? So läßt sich der Widerspruch, den Döllinger zwischen Borten Agatho's und Leo's sinden will, heben. Ueberhaupt sollte man nicht so leicht Widersprüche in den Borten der Concilien und Päpfte sinden wollen.

mar von Rheims erwähnt noch bie Berurtheilung bes Papftes. Dann aerieth bie Sache in Bergeffenheit ober wurde boch nicht beachtet. Denn daß sie mehrere Jahrhunderte hindurch völlig allen Theologen unbefannt geblieben fei, wie Dollinger in ben "Papftfabeln" behauptet, fann nicht bewiesen werden, ift vielmehr unwahrscheinlich. Wie follte man auch nicht in jener langen Beit bas fechste ober achte Concil gelefen haben, auf bem jenes Unathem über honorius nicht nur ermahnt murbe, fonbern Gegenstand ber Berhandlungen war? Biel eber ift anzunehmen, daß man die Sache nicht beachtet hat, wie es 3. B. mit Johannes Damascenus ber fall war, welcher in feinem Buche über bie Barefien burchaus nicht des Honorius erwähnt 1. "Aber bie Unnaliften erzählen nichts bavon." Freilich; doch man barf nicht bas Mag ber firchengefcichtlichen Renntniffe jener Zeit nach ben Unnaliften bemeffen. Go finben wir bei ben übrigen Schriftftellern, g. B. in ben Werken bes bl. Thomas, manche firchengeschichtliche Notigen, besonders über Die alten Repereien, die schwerlich in irgend einer Chronif gefunden werden. "Doch, erwiedert man vielleicht, woher wurden biefelben benn geschöpft?" Eben aus jenen Duellen, welche bie Spatern jum Aufbau ber Kirchengeschichte benutt haben. Ein oberflächlicher Blick auf die Werke des hl. Thomas belehrt uns, bag er eine Renntnig ber patriftifchen Literatur befag, Die auch für unfere Zeit ganz außerordentlich wäre. Befonders kannte er auch die griechischen Bater, felbst die spatern, wie fein Bert contra errores Graecorum zeigt, bas gang aus Stellen griechischer Bater gleichsam zusammengewebt ift. Darum burfen wir unbedenklich, bis bas Gegentheil erwiesen, annehmen, ber hl. Thomas habe bie Acten ber sechsten und achten Synobe gelesen und somit von ber Berbammung bes Honorius Renntnig gehabt. Doch laffen fich hierfur auch positive Argumente anführen, die Citate nämlich, welche ber bl. Thomas wörtlich aus ben Acten ber fechsten Spnobe anführt. Go fagt er in feiner Summa III. q. 18. a. 1, in corpore: Ut patet ex Epistola Synodica Agathonis papae a medio . . . Et ideo in VI synodo determinatum est oportere dici, quod in Christo sunt duae voluntates: ubi sic legitur etc. L. c. q. 19. a. 1: Unde in sexta Synodo inducuntur verba Severi haeretici, sic dicentis etc. Et ideo in VI Synodo haec opinio est condemnata, in cujus determinatione dicitur etc. Benn Döllinger ferner für feine Behauptung anführt, Leo IX., Anselm von Lucca, Rupert von Deut hatten mit großer Buversicht bie

<sup>1</sup> Unter ben Berten bes Damascenus befindet fich freilich ein Schreiben an ben Kaifer Theophilus über die heiligen Bilder, worin gesagt wird, daß der römische Bischof Honorius anathematifirt sei, doch wird dieser Brief von den Krititern als unacht verworfen.

stete Orthoboxie der Bapfte den Berirrungen der andern Patriarchen gegenüber betont, ja fich bierfur auf die erften acht ofumenischen Synoben berufen, so beweist auch dieses Argument nicht ftrenge. Aehnliches haben unzählige Theologen gethan, welche sehr wohl das Anathem über Honorius kannten. Es berufen fich ja die Bertheidiger der Unfehlbarfeit bes Papftes gang besonders auf die Acten ber sechsten Synobe, nämlich auf ben burch diese Synode approbirten Brief bes Papftes Agatho. Endlich hat noch in der jungften Zeit Pius IX. in feiner Encyclica an die Drientalen gang bieselbe Sprache geführt. Denn nachdem ber Oberhirte gesagt: quae Petro dignitatis potestatis ac jurisdictionis, amplitudo fideique integritas ac stabilitas data, eadem prorsus ejusdem Petri successoribus Romanis Pontificibus est tradita, quibus a Christo suprema totius Dominici gregis cura est demandata, sest er bingu, bag bieg bie einstimmige Lehre ber Spnoden und bl. Bater ! fei. Auch baraus, bag "ben Anwalten bes frangofifchen Sofes" bie Sache bes honorius unbefannt mar und bie Bertheibiger bes verftorbenen Papftes Bonifacius geltend machten, er als ein Berftorbener fei jebem irdischen Berichte entrudt, folgt noch nicht, daß jene Sache langft bem Gedächtniffe ber Juriften wie ber Theologen entschwunden mar, benn Die Anwälte eines Hofes sind nicht immer die besten Theologen, und bie Bertheibiger bes Bonifacius mochten eben nur anführen, mas nach ben bamaligen Rechtsgrundsägen billig mare. Nur Gines scheint unerflärlich, wie eine fo wichtige Sache, wenn fie auch nur Wenigen befannt gewesen, bennoch ganglich unbeachtet blieb. Bur lofung diefer Schwierigfeit mag folgende Bemerkung bienen. Es geschah mit ber Lebre von der Unfehlbarkeit des Papstes, wie mit andern Punkten in der Theologie, in ber Politif, in ber Poesie, Rhetorit und Grammatit. Buerft wurde fie praftisch geubt, spater erft fritisch und wiffenschaftlich bebanbelt. Obwohl barum auch im Mittelalter nebenbei manche Meußerungen über die Unfehlbarkeit des Papstes vorkommen, so wurde doch dieser Sat, wie viele andere, die ben Primat betreffen, nicht weitläufig erortert, und so blieb auch die Sache des Honorins, die besonders mit die-

¹ Daß der hl. Bater unter dieser einstimmig von den Synoden behaupteten Lehre nicht nur den Primat im Allgemeinen, sondern auch speciell die völlige Glaubensreinheit der Päpste (eadem prorsus sidei integritas, quae Petro est data) verstanden, beweisen die darauf folgenden Eitate: "Haec Petri Cathedra dicta semper Ecclesiarum non modo caput, sed et magistra ac pietatis metropolis, in qua est integra christianae religionis stabilitas, cui totam doctrinam Apostoli cum sanguine prosuderunt; Petrus, qui in propria sede et vivit et praesidet, praestat quaerentibus sidei veritatem; Petrus, qui ad hoc usque tempus et semper in suis successoribus vivit et judicium exercet, ipse per Leonem locutus est." Archiv sürchenrecht 1863, S. 200.

fer Frage in Berbindung sieht, unbeachtet. Später aber, als nach den Synoden von Konstanz und Basel, nach dem Ausbruch der Reformation, seit den sansenistischen und gallicanischen Streitigkeiten gerade die papkeliche Machtfulle und Lehrgewalt der Gegenstand der lebhaftesten Erdrerungen wurde, da geschah es, daß die Sache des Honorius eine der brennendsten Streitsragen wurde, welche besonders während des 17. und 18. Jahrhunderts alle Gemüther bewegte.

Bir find hiermit gur britten Phase bes großen Processes gefommen, ben bie Geschichte und bie Wissenschaft über honorius geführt bat. Bas war der Ausgang desfelben? Bernehmen wir über bas Ergebnig biefer wiffenschaftlichen Erörterung competente Schriftsteller, ba wegen ber ungebeuren Menge berer, die über Honorius geurtheilt haben, es unmöglich ift, Dieselben einzeln bier anzuführen. Go moge benn Barnier, beffen großartige Arbeiten Dollinger ruhmend anerkennt 1, ale erfter Referent auftreten und und summarisch das Urtheil ber fatbolischen Belebrten be-"Mogen fruber Biele, fagt Garnier 2, falfdlich ben Sonorius für einen Saretifer gehalten haben 3, fo verurtheilen boch jest, nachbem bie Sache fleißiger und forgfältiger unterfucht ift, nur Benige, Die noch bagu ihrer Gefinnung nach verbächtig find ober boch feine große Autoritat befigen, ben honorius." Als zweiter Referent berichte uns Papebroch, wie Potthaft fagt, ber vorzüglichste ber Bollandiften, die nach bem Urtheil besselben Siftoriters ein riesenmäßiges Dentmal wissenschaftlichen Strebens binterlaffen haben. "Omnes, fdreibt jener Sagiograph \* von ben Theologen und hiftorifern feiner Beit, qui quidem orthodoxi sunt, negant, Honorii epistolam ulla haereseos labe maculatam fuisse. Alle, jum wenigsten die Rechtgläubigen, laugnen, daß irgend welche Barefie in dem Briefe bes honorius enthalten ift." Wir konnten nun abnliche Referate von italienischen Gelehrten als Drft, Muzzarelli, Litta bier anführen. Doch ba bas Zeugnif von Doctoren ber Sorbonne und Unbangern ber gallicanischen Artitel in Diesem Stude unverbachtiger erscheint, wollen wir lieber folche über bas Refultat ber großen wiffenschaftlichen Erörterung ber honorius-Frage sprechen laffen. hören wir bem-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berhandlungen ber Berfammlung in München S. 37. Auch Boffuet nennt ihn vir doctissimus et optimus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dissertatio II ad Librum diurnum ed. Migne tom. 105. p. 153.

<sup>3</sup> Garnier meint hier wohl, Melchior Canus und Caranza, ber übrigens nur in einer Randgloffe feiner Summa ben Honorius unter benen aufzählt, die vom sechsten Concil wegen Häreste verurtheilt sind. Auch Canus führt für seine Meinung nur das Anathem der Synoden und das Zeugniß einiger historiker an, ohne auf den Inhalt des Briefes und die Bedeutung dieses Anathems naber einzugehen.

<sup>\*</sup> In seinen Propylacen l. c. tom. Il. p. 97.

nach Tournely, ber nach ber Behauptung Dollingers die Ehre ber frangofis ichen Theologie im 18. Jahrhundert aufrecht erhielt: "Faft alle Theologen, fagt Cournely, rechtfertigen Sonorius vom Irrthum ber Monotheleten" (Omnes fere Theologi vindicant Honorium ab errore) 1. So wenig als Tournely fann der Freund Boffuets und Doctor der Sorbonne, Bischof Languet, ale parteiisch recusirt werden. Run, auch er bezeugt bie fast allgemeine Uebereinstimmung ber altern und neuern Theologen in der Bertheidigung des Honorius (le consentement presque universel des Théologiens anciens et modernes, qui excusent d'héresie le Pape Honorius) 2. Er fest bingu, daß felbst Jansenisten berfelben Meinung seien. Bum Schlusse soll ein beutscher Theologe bas Er= gebniß ber großen wiffenschaftlichen Erörterung, welche zwei Jahrhunderte bindurch über Honorius geführt wurden, summarisch zusammenfaffen. "Daß honorius, fagt Liebermann, wirklich ben Irrthum ber Monothes leten getheilt habe, behaupten unter ben neuern Baretifern fehr viele, Ratholifen aber febr wenige3." Bas erhellt nun aus allen biefen Referaten? Die fatholische Wissenschaft in dem größten und vorzuglichsten Theile ihrer Vertreter bat den Honorius von allem Irrthum gegen ben Glauben freigesprochen, obwohl fie jugab, daß biefer Papft ber Barefie mächtigen Borfdub leiftete. Und wir fonnen zuversichtlich bingusegen, die sehr geringe Angahl fatholischer Gelehrten, welche in den vergangenen zwei Jahrhunderten anderer Ansicht gewesen find, wurde noch fleiner sein, wenn nicht die gallicanischen Artifel dazwischen gekommen waren. Denn diese mußten nun einmal, besonders wenn der allerdriftlichste König gegen den hl. Stuhl übel gelaunt war, um jeden Preis aufrecht erhalten werden 4. Dafür bot sich nun aber als vorzüglichstes Bollwerk bie Sache bes honorius bar, in ber man fich hinter ber Entscheidung dreier öfumenischer Synoden verschanzen zu können glaubte. Und bennoch haben nicht alle Gallicaner 5 den Honorius der härefie geziehen, ja

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cursus Theol. De eccles. ed. Col. p. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Avert. 2. n. 44 bei Muzzarelli l'infallibilité du pape § 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Liebermann Institutiones III. p. 455.

Der Panegyriter Bossuets, Cardinal Bausset, erzählt von ihm, er habe je nach Beränderung der politischen Umftände sich bald an die Bertheidigung der gallicanischen Artikel geset, bald davon abgelassen, wie es der König beorderte. Den schredlichen Druck, der damals auf der französischen Bissenschaft lastete, bezeugen uns auch die Borte Tournely's: "Es ist schwer, eine so große Menge von Zeugnissen, die Bellarmin gesammelt hat, mit den gallicanischen Artikeln zu vereinen, doch ift es nicht gestattet, diese Artikel aufzugeben." Burden dieselben doch auch der Sorbonne gegen ihren Billen aufoctroprt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bie Petitbier uns ergablt, wurde auf ber Bersammlung des gallicanischen Klerus vom J. 1723 die Orthodoxie des Honorius in öffentlichen Thefen ver-

die tüchtigsten haben ihn gerechtfertigt, wie Tournely, Natalis Alexander, Languet und früher bereits de Marca.

į

:

Bon dem eben gewonnenen Resultate werden wir durch die Citate Befele's und Döllingers nicht abgezogen. Der erfte Geschichtsforscher führt als folde, die Sonorius ben Monotheleten unbebenklich beirechnen, namentlich Richer, Duvin, Boffuet in feiner defensio declarationis, und be la Lugerne an 1. Prufen wir nun biese Autoritäten. Richer, ber Freund des berüchtigten Sarpi, und Dupin wurden beide wegen ihrer unkirchlichen Gesinnung burch bie frangosische Regierung verbannt; beide leisteten Widerruf. Dupin insbesondere wurde von Boffuet unfirchlicher Lehre bezüchtigt und von Papft Clemens XI. als ein Menfc pon febr ichlechten Grundfagen bezeichnet 2, Richers Wert aber nicht nur von Rom, sondern auch von zwei frangofischen Provincialconcilien verworfen; ja, die Entwickelung seiner Principien auf dem Concil von Diftoja wurde von ber Kirche als baretisch bezeichnet 3. Aber, wird man entgegnen, Boffuet ftimmt boch in seiner defensio declarationis cleri Gallicani gang bem Urtheile biefer beiben Manner bei. Gewiß, und bennoch wird bas Bewicht biefes Beugniffes uns fehr gering erscheinen, wenn wir ben innern Werth und bie außere Autorität Diefes Buches unbefangen prüfen. Es ift foldes ber Mübe werth, weil basselbe bas hauptwerk des Gallicanismus ift. Boffuet murde wider feinen Willen in ben bekannten Regalienstreit verwickelt, ben ber Papft, wie Döllinger mit Recht bemerkt, für die wirkliche Freiheit ber frangofischen Kirche gegen eine schreiende Iniquitat bes frangofischen Ronigs führte 1; ja er war fogar eines der hauptsächlichsten Werkzeuge Ludwigs XIV., als dieser Kürft seinen Unwillen 5 über die Kestigkeit bes Papstes durch die befannte Versammlung des gallicanischen Klerus von 1682 und die auf derselben gefaßten Artikel befriedigen wollte. Noch mehr, auf Befehl besfelben Ronigs fchrieb er jenes oben ermabnte Wert, um biefe Artifel, welche überall, besonders in Rom, entschieden migbilligt wurden, und bie in benselben enthaltene Lehre zu vertheibigen. Man mag Boffuet damit entschuldigen, daß er es ungerne gethan, und nur, um Aergeres zu verhüten, sich hatte bewegen lassen, diese Artikel zu redigiren und zu

theibigt, Petitdier de infallibilitate Summi Pontif. im Thesaurus von Zaccharia VII. p. 1266.

<sup>1</sup> Defele ift übrigens nicht Giner Meinung mit biefen Gallicanern.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D'Argentré Collectio judiciorum III. 2. p. 420. "Dupinum nequioris doctrinae hominem."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bulla Auct. fidei n. 2. 3.

<sup>4 3</sup>m Rirchenlexiton von Beger u. Belte, Art. Regalien.

<sup>5</sup> Portig's Rirchengeschichte, fortgefest von Dollinger II. 2, S. 865.

vertheibigen, welche er ja felbft als gehäffig bezeichnet 1; dag er, unzufrieden mit seinem Berte, es immerfort überarbeitet und bis ju feinem Tode nicht gewagt hatte, basselbe berauszugeben. Alles biefes ift mabr, aber es beweist jugleich, daß Boffuet felbft die Ungerechtigkeit der Sache erkannt und aus Nachgiebigkeit gegen ben absolutiftischen Billen bes Rönias so gebandelt bat. Die defensio declarationis cleri Gallicani fann bemnach nicht als bas Wert freien, wiffenschaftlichen Strebens betrachtet werben; ebensowenig ift fie bas Bert ruhiger Erörterung, ba Boffuet burch ben Widerspruch, ben die Artifel überall fanden, beftig gereizt mar. Doch wir find mit ber Geschichte bieses Buches noch nicht zu Ende. Boffnet hinterließ bas Manuscript besselben seinem Reffen, befahl aber ausdrudlich, es nur in die hand des Konigs zu geben. Diefen beschwor er, nur aus Grunden bes öffentlichen Bobles, welche bie Berausgabe bes Buches abfolut nothwendig machten, beffen Druck zu gestatten. Da aber bergleichen Grunde nicht vorlagen, so erwarte er zweifellos, ber Konig werbe, wie bisber, die Berausgabe nicht erlauben; benn er fürchte, ber Ruf, ben er fich erworben, mochte baburch erbleichen 2. Dennoch erschien vierzig Jahre fpater biefes Buch, ohne bie vielen Berbefferungen von ber Sand bes Berfaffere, bie verloren gegangen oder gar unterbrudt maren, ohne die Bewilligung des Königs, ohne daß Staatsgrunde seinen Drud erheischten; es wurde alfo gegen ben Willen bes Berfaffers gebrudt. Biele 3meifel murben auch und gewiß nicht ohne allen Grund, über feine Unverfälschtheit er-Bas für ein Urtheil muffen wir nach alle bem über basselbe fällen? Ift ein Werk, bas nach bem Tobe bes Berfaffers gegen seinen ausbrudlichen Willen, ohne die Berbefferungen, die er beigefügt bat, erscheint, mit vollgultiger Autorität ausgestattet? Und welchen innern Werth hat eben basselbe? Es ift nicht bas Ergebnig ruhiger Erörterung, nicht bas Werf ber freien Biffenschaft; es ift von einem großen Benie, aber im Dienfte bes Abfolutismus jur Rechtfertigung einer verfebrten Sache geschrieben. Was macht aber felbft bas allergrößte Benie, wenn es in faliche Bahnen gerath? Grandes passus extra viam. (S. August.) Und boch ist biese defensio die Hauptautorität, welche man ben Beroen der fatholischen Biffenschaft, Die Bonorius vertheidigt haben, gegenübersest. Man scheint babei ju vergeffen, dag ber ruhige Blid jenes großen Beiftes vor dem Ausbruch des Streites über die gallicanis ichen Artifel in der Sache bes Honorius gang anders geurtheilt bat. "Die Monotheleten, schreibt Boffuet in feinem flassischen Berfe: Discours

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Opuscule de Fleury p. 141 bei de Maistre Eglise gallicane c. 8.

<sup>2</sup> Alles dieses theilt uns Bausset in seinen Pieces justific. jum sechsten Buche ber Lebensgeschichte Bossuct mit. Oeuvres de Bossuct ed. Migne I. 762.

sur l'histoire universelle, verbargen ibr Gift unter ameibentigen Ansbruden: eine faliche Liebe bes Kriebens ließ fie ben Borichlag machen. weber von einem noch von zwei Billen zu fprechen. Gie taufchten burch biefe Runftgriffe ben Papft honorius, ber fic aus gefährlicher Schonung jum Stillschweigen verftant, in bem Luge und Babrbeit auf gleiche Beise unterbrudt murben." Etwas barauf wird bann gesagt, bas Concil von Konstantinopel batte Honorius nicht geschont, "weil er bie Baretifer geschont batte." Dan fiebt, Boffuet folgt gang ber gewöhnlichen Darstellung, welche einige Zeit vorher der von ihm so sehr gerühmte Garnier glangend vertheidigt batte; er bezeichnet nämlich als ben Rebler, ben Honorius begangen und um bessentwillen er von der Spnode verurtheilt wurde: dans un dangereux ménagement il consentit au silence. Es ift die fast wortliche Uebersegung beffen, mas Garnier gesagt hatte: Constat Honorium peccasse (inconsulta) oeconomia, qua voluit de una vel gemina operatione taceri. Beide behaupten ferner, Honorius sei burch die zweideutigen Worte, mit benen die Monotheleten ibre Barefie verbargen, getäuscht worden 1. Doch es wird nun Beit, zum Cardinal de la Luzerne überzugeben. Er war in der Periode, von ber wir bier sprechen, in ber Zeit vor ber frangofischen Revolution, wo bie Sonorius-Frage so vielfach erörtert wurde, nicht nur gunftig für Honorius gestimmt, sonbern vertheidigte fogar in Schriften diesen Papft. Spater anderte er feine Meinung in ber Apologie ber gallicanischen Artifel 2. Mit Recht mundern wir uns barüber, daß biefer fo fluge, einsichtsvolle Bischof ein Suftem, bas, wie bie Berausgeber feiner Berte fagen, langft begraben mar, wiederum erweden wollte; daß er mabnte. das Heil der französischen Kirche hänge von ihrer Berkettung mit dem bourbonischen Throne ab. Die schrecklichen Sturme der Revolution waren also ohne Belehrung für ben Bifchof vorübergegangen. Statt bie frangofische Rirche tiefer in ben Kelsen Betri zu grunden, wollte er ihr mehr Kestigkeit burch eine morsche Stute geben, bie so bald gerbrechen follte. Darüber muffen wir und freilich wundern, nicht aber, daß be la Luzerne, nachdem er sich einmal biezu entschloffen, aus der Ruftfammer bes Gallicanismus (Boffuets Defense) und feiner eigenen Phantasie Baffen gegen Honorius hervorsuchte. Dieg Urtheil wird nicht zu hart erscheinen, wenn man bebenkt, daß der Cardinal de la Luzerne zweimal

<sup>1</sup> Der Carbinal de la Luzerne gibt als den eigentlichen Streitpunkt sehr gut an: Ift Honorius in Haresie gefallen, oder ist er, von den Haretikern getäuscht, zu schonend gegen dieselben gewesen? Run, nach diesen Worten möge man entscheiden, für welche Partei Bossuet in seinem chef-d'oouvre sich ausgesprochen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oeuvres du Card. de la Luzerne II. p. 192.

sagt, der Papst behaupte in seinem zweiten Briefe: qu'on doit prosesser une seule opération d'un seul opérateur Jésus-Christ, und zwar textuellement. Hätte Honorius textuellement solches behauptet, so wäre die Sache abgemacht; aber diese Worte suden sich nirgends in senem Briese, noch auch meines Wissens bei irgend einem hervorragens den Schriftsteller. Woher hat sie also der Bischof genommen?

Doch Döllinger scheint außer ben genannten Männern noch andere zu citiren. Seben wir einmal. Zuerft fommt hier ber Cardinal Sfonbrati in Betracht. Befanntlich batten Bellarmin und Baronius mit vielen Andern behauptet, die Ucten ber fechsten Synobe feien verfälicht worben. Dazu bemerkt Döllinger 2 in einer Note: "Gegen folde Bemübungen Bellarmine, Baroniue' und Anderer nach ihnen, bistorische, reichlich bezeugte Thatsachen burch Berbachtigung ber Zeugen und ber Urfunden zu beseitigen, weil sie zu dem System einer Schule oder Partei nicht paffen wollen, hat sich in diefer Frage bes Honorius ber Cardinal Sfonbrati fräftig ausgesprochen. Quid hoc est aliud quam contra torrentem navigare, omnemque historiam ecclesiasticam in dubium vocare? Sublata vero historia et consequenter traditione usuque ecclesiae, quae tu arma contra haereticos satis valida habebis? Male ergo, ut nobis quidem videtur, Ecclesiae illi consulunt, qui ut Honorii causam tueantur, historiam ecclesiasticam exarmant. -Ergo si testibus agenda res est, Honorius Papa haereticus fuit." Bewiß fraftige Borte! aber fie verlieren ihre Rraft, wenigstens in wiefern fie gegen Sonorius, Bellarmin und Baronius zu sprechen icheinen, durch das, was unmittelbar folgt: "Si vero causam ipsam rationesque attendas, ob quas haeresis postulatur Honorius, fatendum est, innocentem esse et noxa liberum"3. Sfondrati beweist bann bieß weitläufig und behauptet: "Honorius haeresim Monotheletarum non adstruit sed plane destruit. - Clarissime dicit, non esse dicendam unam voluntatem vel operationem, sed unum operantem. Apertissime singulis naturis propriam operationem tribuit." Freilich war er jur Zeit, ba er zuerst diese Worte schrieb, in Betreff ber honorins-Krage noch unentschieden; von ber einen Seite brudte ibn bas Bewicht ber Brugen, Die honorius ber haresie zu beschuldigen schienen, von ber anbern Seite ichien ihm bas Gegentheil aus ben Briefen bes Papftes evis bent zu erhellen. Bei biefer Sachlage blieb bem Cardinal nur noch bie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. c. p. 193. 194.

<sup>2</sup> Papftfabeln. Zweite Ausgabe. G. 146.

<sup>3</sup> Regale sacerdotium p. 687 sq. IV. Edit. Die von Dollinger benufte Ausgabe fland uns nicht zu Gebot, boch icheint fie mit ber vierten in ber honorius-Frage übereinzuftimmen.

Hopothefe Bellarmins und Baronius' ale Ausweg übrig. Denn wenn einestheils die Glaubwurdigfeit ber Manner, auf beren Zeugniß man fic gegen einen Ungeflagten beruft, über allen Zweifel erhaben ift, anderntheils aber bie Unichuld bes Angeklagten aus ben incriminirten Punkten felbft mit Evidenz bervorgeht, fo muß man confequent läugnen, daß jene Männer bergleichen Zeugniffe und Befculbigungen erhoben, man muß Die von ihnen beigebrachten Urfunden als verfälscht verwerfen. Dieß thut benn auch Sfondrati in ber Gallia vindicata, welche er balb barauf (1688) herausgab. Dort berichtet er feine frühere Unentschiedenbeit und gibt furz die Grunde dafür an: "Innocens Honorias, si veritatem spectas, reus, si testes." Dann aber bringt er bie oben angegebene lösung: "Veritas ergo testibus cedet, an testis veritati? -Ergo persuasum omnino habeo, errorem aliquem Graecorum fraude in sextam Synodam irrepsisse. — Certum igitur est primo acta sextae Synodi a Graecis corrupta esse." Der Carbinal führt bann ausführlich die Gründe für diese Meinung an. Mit Unrecht wird barum Die Autorität Sfondrati's gegen bie Orthodoxie bes honorius angerufen, mit Unrecht wird er gleicherweise gegen die Sprothese Bellarmins und Baronius', daß die Acten des fechsten Concils verfälfcht feien, citirt. Er hielt ja nicht minder die Unschuld des honorius als jene hopothese für gewiß und ausgemacht. Wir fommen fest zu einem andern Bertheibiger ber papstlichen Unfehlbarkeit. Nachdem Döllinger angegeben, baß bie Jansenisten behaupteten, bem Sonorius fei von ber fechsten Spnode, die sich täuschte, Unrecht geschehen, daß aber ihre Begner burch die Distinction zwischen positiver und negativer Barefie den flaren Borten der Synode Gewalt anthäten, bemerkt er (Papfifabeln S. 148) von Fenelon: "Aber Fenelon bat bereits erinnert, mit allen biefen Runftgriffen, burch welche bie Orthodoxie bes honorius gerettet werden folle, erreiche man doch nichts." Döllinger scheint also die Kritik Fenelons sowohl auf die Behauptung ber Janseniften, ale bie ihrer Gegner gu beziehen. Aber mit Unrecht; benn Fenelon bezeichnet an der citirs ten Stelle nirgends die Distinction zwischen positiver und negativer Barefie als einen Runftgriff ober eitle Deutung. Wohl finden wir furg vorber, S. 481 der citirten Schrift, Aehnliches ausgesprochen: En vain pour parer à cet inconvénient on se retrancherait à dire que ce pape n'a été anathématisé par le concile que comme fauteur d'hérésie, et non pas comme hérétique etc. Aber bieg find nicht die Worte Fenelons, sondern der Jansenisten, die er widerlegen will. Bie batte auch Fenelon bieje Diftinction einen Runftgriff nennen follen, ba er ausbrudlich, wenigstens anderswo, benen beipflichtet, welche bie-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gallia vindicata. Edit. altera 1702. p. 553.

felbe machten? Doch ichon bie Borte Fenelons, bie Döllinger citirt, aber nicht gang genau übersett, beuten foldes an. Kenelon schreibt nămlich: Supposé que le sixième concile, suivi en ce point par plusieurs papes, eut cru, que le texte d'Honorius était hérétique eto. 1 Durch diese Conftruction gibt Fenelon zu verstehen, daß die bort gemachte Supposition nicht wirklich geschehen, sondern nur fingirt fei, daß mithin die Kirche Sonorius nicht als Baretiker verurtheilt habe. Das Gegentheil schreibt Döllinger bem Kenelon zu, indem er ihn Die Diftinction amischen Barefie und Begunftigung ber Barefie ale einen Runftgriff verwerfen läßt, jenem hypothetischen Sate aber bei ber leber= setzung ein anderes Tempus gibt: "wenn diese Frage (hat die Rirche bie Schreiben eines Papftes für baretifch erflart?) zu bejaben fei", statt: "zu bejahen wäre." Noch in anderer Beziehung weicht Fenelon von Döllinger ab. Dieser sagt von Torquemada, Baronius, Bellarmin und Andern, sie hatten einfach bas Ansehen eines ökumenischen Concils bem Intereffe ihrer Theorie aufgeopfert und, wie später die Janseniften, behauptet, bas Concil habe fich in der Beurtheilung der Decretalen bes Honorius getäuscht. Wahrlich, ein harter Borwurf gegen so fromme, gelehrte Männer! Fenelon zeigt dagegen weitläufig burch eine eingebende Erörterung und Bergleichung der Worte biefer Theologen, daß die, wenn auch ungenauen Ausbrücke doch im Grunde einen firchlichen Sinn haben. Es wurde und ju weit abführen, bieses naber ju zeigen 2; boch mag uns bas Beispiel bes Fenelon barthun, mit welder Sorgfalt fatholische Theologen bas icon von ben Batern ausgesprochene Princip, die Worte eines Katholiken nur nothgebrungen im unfirchlichen Sinne auszulegen, vor Allem in Bezug auf die verftorbenen Herven der katholischen Wissenschaft befolgen sollen.

Wir kommen jest zu einem andern französischen Bischofe, den Dollinger für seine Ansicht citirt. Nachdem er erzählt 3, daß nach Ughi die Synode ganz offenbar den Honorius wegen Rezerei verdammt habe, doch dabei unbesonnen verfahren sei, Cavalcanti aber sich ein anderes Pförtchen erdacht habe, um den unwillkommenen Consequenzen zu entsichlüpfen, nämlich nicht die Lateiner, sondern nur die Griechen hätten das ungerechte Urtheil über Honorius gefällt, fährt er fort: "Dagegen behauptete zu derselben Zeit der Bischof d'Argentré: als Häretiker habe das Concil den Papst verurtheilt, und das mit Recht." Man sollte nun

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Troisième instr. pastor. sur le Cas de Conscience. Oeuvres éd. de Versailles, XI 483.

<sup>2</sup> genelon gibt felber, S. 489, ein Refumd biefer Erörterung, worauf wir ber Rurge halber verweifen muffen.

<sup>3</sup> Papftfabeln G. 149.

aus der Partifel "bagegen" foliegen, ber Bifchof habe vor jenem Sinterpfortden Abideu gehabt, und bennoch icheint bieg an ber angeführten Stelle burchaus nicht ber gall ju fein, ba er gerabe bort eine abnliche Diftinction zwischen Griechen und Lateinern macht. Er fagt nämlich: "Es ift eine Streitfrage, ob Sonorius wirklich ber Gefinnung nach ben Brithum ber Monotheleten gehabt habe; benn bie Griechen baben ibn ficher verdammt, weil er ben verfehrten Unfichten bes Sergius gefolgt fei, aber leo II. hat das Decret bes Concils gegen honorius mit ber Ginichrantung bestätigt, bag honorius bie Befledung bes Glaubens nur habe geschehen laffen. Daber haben bie Lateiner den honorius nur als Begunstiger ber Baresie verbammen wollen." Die Stelle ift flar. Ein flüchtiger Blid zeigt, daß auch d'Argentre bier zwischen Grieden und Lateinern unterscheibet. Bubem behauptet biefer gelehrte Bifcof 1, ben Griechen mare ber Sinn und die Meinung bes honorius weniger befannt gemefen, ale ben lateinern. Er fagt alfo basfelbe, wie Cavalcanti; mit welchem Recht barf man bemgemäß einen Gegensat zwischen beiden Theologen statuiren? Der obige Sat aber, den Döllinger aus Argentre citirt (daß Honorius vom Concil als Baretifer verurtheilt fei), findet fich weber wortlich, noch auch unferes Ermeffens bem Sinne nach an ber angegebenen Stelle. Bielmehr fann bas Begentheil bebauptet werden. Denn d'Argentre weist bort auf seine Abhandlung über Sonorius in bem von ihm berausgegebenen Werke Grandin's bin. In berselben wird aber ausbrudlich behauptet und ex professo bewiesen: Es fann nicht gefagt werden, bag honorius von ber Rirche als Baretifer verdammt fei. I. 2. Thl. S. 216: Honorius ab universa Ecclesia tamquam haereticus damnatus dici non potest. Es bleibt uns nur noch die Erörterung übrig, was für eine Meinung Orfi über honorius gehabt habe. Denn auch von biesem eifrigen Berfechter der Unfehlbarkeit der Papste behauptet Döllinger, er habe die Unhaltbarkeit der Bemühungen, die Orthodoxie des Honorius zu retten, und Die von furzsichtigen Theologen dabei gegebene Blöße wohl erfannt. Gegen Dieses Urtheil Döllingers laffen fich unverbachtige Beugen anführen. De la Luzerne 2, welcher, wie in feinem ganzen Buche, fo auch besonders in der Sache des Honorius den Drsi widerlegen will, führt als Behauptung bieses Carbinale an: Die Meinung, welche ben Sonorius ber Barefie beschulbigt, murbe nur noch von Protestanten vertheibigt. Befele aber gablt ben Drfi einfach unter benen auf3, welche, wie Bar-

<sup>1</sup> In ber Abhandlung über Sonorius, bie er ben von ihm herausgegebenen Berten Grandin's beigegeben hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oeuvres de la Luzerne II. p. 191.

Berer berufen, ba uns leiber bas Bert Drfi's felber nicht ju Gebot ftanb.

nier, die Orthodoxie des Honorius vertheidigten. Daß Orsi besonders hervorhebt, Honorius habe in der monotheletischen Angelegenheit nicht ex cathodra gesprochen, darf uns nicht besremden. Behaupten doch dasselbe, wie Fenelon sagt, alle ultramontanen Bertheidiger des heil. Stuhles. Bestehen zwei Gründe für eine Sache, so kann man den einen weitläusiger als den andern behandeln, ohne darum diesen zweiten für unhaltbar zu erklären.

Außer den genannten Schriftstellern lassen sich nun freilich noch anbere anführen, welche ben Honorius ber Baresie beschuldigen; boch ift, wie und scheint, durch die oben citirten Zeugnisse genugsam bargetban. daß in den zwei Jahrhunderten, wo die Frage des Honorius fo lebbaft biscutirt wurde, die fatholischen Gelehrten insgemein mit geringer Ausnahme die Orthodoxie des Honorius vertheidigten, und durch die Erör= terung ber von Befele und Döllinger angeführten Autoritäten find wir burchaus nicht gezwungen, biefes Resultat aufzugeben. Bevor wir aber aus demfelben unfere Schluffe gieben, muffen wir vorab noch feststellen, daß die fatholischen Gelehrten bei jenem Urtheil durch fein Sustem befangen waren, wie Döllinger foldes anzunehmen icheint. Denn Dieses Spftem ware gewiß die Lehre von der Unfehlbarfeit des Papftes, wie benn auch Boffuet, ber in feiner defensio Aehnliches behauptet, ausbrudlich fagt. Worin bestand benn nun biefes Spftem, bas Bellarmin querft entwickelt haben foll? Bellarmin behauptet als die sententia communissima Theologorum: ber Papft fei unfehlbar in feinen Entscheidungen ex cathedra, ale doctor privatus fonne er irren, selbst in Sachen bes Glaubens 1. Es nimmt barum Bellarmin auch gar feinen Anftand, ben Papft Johannes XXII. eines folden Irrthums ju zeihen 2. Der große Gelehrte batte mithin, ohne im Geringften fein "Spftem" gu beeinträchtigen, Aehnliches auch von Honorius behaupten fonnen. Er war ja ber Ansicht 3, daß Honorius nur als doctor privatus, nicht aber ex cathodra gesprochen habe. In ber That mußte er biefes behaupten, wenn er anders "feinem Spfteme" treu bleiben wollte. Denn mas ver= ftand Bellarmin unter einer Entscheidung ex cathedra? Etwa jebes Decret, bas ber Papft als Papft erläßt? Durchaus nicht. Der Papft wird taufendmal als Papft gefragt und antwortet ebenfo oft als Papft, ohne auch nur eine einzige definitio ex cathedra zu geben. Gine folde Erffarung ift gu unbestimmt, ale bag man fie einem Manne, wie Bellarmin, zumuthen konnte; er fpricht vielmehr die Meinung, bag ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Romano Pontifice l. 4. c. 2. "Conveniunt omnes catholici, posse Pontificem ut doctorem privatum errare, etiam in quaestionibus fidei."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De Romano Pontifice l. 4. c. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De Rom. Pontifice l. 4. c. 11. "Accusatur. Honorius, quod privatis litteris haeresim foverit."

Papft auch ale Papft in gewiffen Puntten irren tonne, ale bie allaemeine Unficht aller Ratholiten aus 1. Bann ift benn nach ber Meinung Bellarmin's der Papft unfehlbar? Der Papft fann nicht, erwiedert ber große Gelehrte, etwas Saretisches befiniren in bem, was er ber gangen Rirche zu glauben befiehlt (non posse Pontificem ullo modo haereticum definire a tota ecclesia credendum). Bellarmín balt sich ftrenge an biefe Erflärung, barum unterscheibet er felbft in ben Bullen Die Definition von bem, mas ber Papft nebenbei, ohne etwas ju befiniren, vorbringt 2. Benden wir bas Gefagte auf honorius an. Sat biefer Papft jur Entscheidung ber monotheletischen Streitigkeiten etwas in Betreff biefes Punftes ber gangen Rirche ju glauben vorgelegt? Rein, burchaus nicht. Seine Absicht war offenbar, ben Streit nicht burch eine Definition zu ichlichten, sondern burch bas Gebot bes Stillschweigens zu unterbruden. Dieg blidt aus beiben Schreiben beraus, barum vermeibet er angfilich, bem Cyrus, ber Gine Energie behauptete, ober auch bem Sophronius, ber zwei Energien annahm, Recht zu geben. Das geht auch aus ber Aufrage bes Sergius bervor. Diefer bat ben Papft nicht gefragt, ob man Ginen Willen in Chriftus fegen muffe. Denn wie felbft Dorner gesteht 3, wurde in bem erften Stabium nicht über Einen oder zwei Billen geftritten. Sergius consultirte vielmehr ben honorius nur über bas Stillichweigen von Giner ober zwei Energien, und bemgemäß antwortete auch honorius, ohne etwas über Eine ober zwei Energien zu befiniren 4. Er spricht bief sogar wiederholt und ausbrudlich aus: "Non oportet haec ad dogmata retorquere." Der Papft hat mithin über bie monotheletische Streitfrage feine definitio ex cathedra erlaffen. Dieß muffen wir fagen, auch wenn wir gang abseben von der Ansicht bewährter Theologen, bie Briefe bes honorius feien nur Privatidreiben, wenigstens feine Decrete

<sup>1</sup> De Romano Pontisice 1. c. Nach Bower und Walch scheint freilich nichts mehr zu einer definitio ex cathedra zu gehören, als "baß der Papst als Papst gefragt wird und als Papst antwortet." Wenn man so verfährt, mag es gelingen, in der Honorius-Frage zu zeigen, "was für erdärmlicher Ausstüchte, tückischer Chikane und unfinniger Diffinctionen sich diesenigen bedienen, die sich bemühen, die Infallibilität des Papstes mit der Infallibilität des Concils zu vereinigen." Walch, Regerbistorie IX. p. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De Cleriois l. I. c. 28. Bonifacius VIII. in cap. Quamquam, de censibus in VI non loquitur per modum definientis rem controversam, sed simpliciter et obiter id asserit. Dasselbe thut Bellarmin in Betreff einiger Decretalen Johannes' XXII. De Romano Pontifice l. 4. c. 14.

<sup>3</sup> Lebre pon ber Berfon Chrifti, Bb. Il. 1. G. 205.

<sup>4</sup> Dies ist auch die Meinung Reander's; berfeibe nahm fogar in das Inhaltsverzeichnis des britten Bandes seiner Kirchengeschichte (S. XX) auf, daß honortus keine kirchlichen Bestimmungen über ben Monotheletismus gewünscht habe.

an die allgemeine Kirche gewesen. Doch, wenn dieß Alles auch salsch ware, die Theologen meinten wenigstens, die Briefe des Honorius entspielten teine Desinition ex cathedra, sie konnten mithin ganz unbeschabet "ihres Systemes" den Papst des Irrthums gegen den Glauben bezüchstigen. So hatte ja auch Melchior Canus gethan, der doch die Unsehlsbarseit des Papstes vertheidigte. Wenn nun die Theologen fast einstimmig und ganz ungehindert durch irgend ein System, während einer zwei Jahrhunderte dauernden Erörterung den Papst Honorius von der Härresse freisprechen, wenn in diesem Urtheil die verschiedensten Schulen: Ultramontane, Gallicaner, Weltsterus und Ordensgeistliche der verschiedensten Farben, Scholastiser und Historiser, sa selbst Jansenisten überseinsommen, so ist gewiß:

- 1) daß es nicht evident ift, Honorius habe in seinen Briefen Haretisches gelehrt 1,
- 2) daß es nicht unzweifelhaft ift, das Concil habe Honorius als Baretifer verbammt; benn fonft mare bie fatholifche Wiffenschaft blind, weil ihre zahlreichsten und vorzüglichsten Träger trop der allersorafältigften, langwierigsten Erörterung etwas Evidentes in zwei Briefen 2 nicht gesehen, oder man wurde sie verfegern, weil sie einem unzweifelhaften Concilienbeschluffe beharrlich widersprochen. hiermit scheint die Sache entschieden; benn, wie Dollinger treffend bemerft, "es ift bringende Pflicht, bie Behauptungen eines Berfaffers, auch wenn sie in andern, als ben bem Beurtheiler geläufigen Wendungen ausgedrudt find, im firchlichen -Sinne zu nehmen, so lange nicht das Gegentheil evident ift" 3. Offenbar find biese Borte nach bem Sprüchwort "de mortuis nonnisi bene" auch auf die Berftorbenen auszudehnen. Da also honorius nicht evibent etwas Baretisches gelehrt bat, ba wir ferner zu bieser Annahme meber burch bas gang tabelfreie Leben bes Papftes berechtigt, noch auch burch einen Concilienbeschluß bazu gezwungen find, so wird es bringende Pflicht sein, auch die Worte bes honorius im firchlichen Sinne zu nebmen. Dieg mußten wir thun, auch wenn wir gang bavon abfaben, bag

¹ Dieß spricht ber schon oben erwähnte Freund Bossuet's, der Bischof Languet, schon mit folgenden Borten aus: On pourrait tirer ici un avantage du consentement presque universel des Théologiens anciens et modernes, qui excusent d'hérésie le Pape Honorius... Cette nuée de témoignages non suspecte devrait au moins rendre douteuse l'hérésie prétendue de la lettre de ce Pape. (Avert. 2. 44. ap. Muzzarelli l. c. § 17.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alle Theologen mit sehr geringer Ausnahme hielten diese Briefe für authentisch. "Auch ist, wie Walch (Reperhistorie IX. 125) bemerkt, nichts leichter, als ihren Inhalt zu erfahren, weil wir diese Briefe selbst lesen können, und nur ein wenig gesunder Menschenverstand dazu gehört, sie zu verstehen."

Berhandlungen ber Mundener Berfammlung, G. 133.

Sonorius sich in seinem ganzen übrigen Leben durch den größten Eifer für die wahre Religion auszeichnete und senen hl. Stuhl inne hatte, gegen den und eine besondere Pietät verpflichtet. Denn wenn diese Rücksichten auch in evidenten Dingen gar nichts vermögen, sie neigen doch in zweiselhaften zu einem gunfligen Urtheile.

Eben bierzu muß uns noch eine andere Erwägung über bas gewonnene Refultat führen. Es ift nämlich allgemeiner Rechtsgrundfat, fowohl im canonischen als burgerlichen, im öffentlichen wie im Brivatrecht, daß zweifelhafte Aussprüche eine Interpretation zulassen, besonders von Seiten besjenigen, welcher ben Ausspruch gethan, bann burch ben Nachfolger bes Gefengebers; endlich bat auch bie Auslegung ber Wiffenicaft großes Gewicht, vorzüglich wenn fie einstimmig ift. Run wenden wir biefen Grundsat zur Entscheidung ber honorius-Frage an. Es ift nicht evident, daß die Worte des Papstes im haretischen Sinne zu nebmen find; ich will zugeben, daß dieselben auch nicht evident im orthoboren Sinne zu versteben seien. Der Interpretation ift also Raum gelaffen. Run benn, wenn honorius fich besonders im erften Schreiben ungenau ausgebrückt bat, so erklärte er sich boch beutlicher im zweiten und sprach unverkennbar bas fatholische Dogma gegen ben Monotheletismus aus. Budem find zweifelhafte Worte nach ber Intention bes Berfaffere zu erklaren 1; es liegen aber vollgultige Zeugniffe über bie Meinung bes honorius vor: nämlich bie Aussage bes Secretars, beffen fich ber Papft bei Abfaffung jener Briefe bediente, und bes romiichen Klerus, welcher die Gesinnung seines Dberhauptes bei biefem langwierigen Streite fennen mußte und bie Borte besselben vertbeibigte: ferner bie glanzende Berficherung, welche ber hl. Sophronius auf bem Kalvarienberge bei der feierlichsten Gelegenheit von der Orthodoxie des Papftes gab. hierzu fommt die authentische Erklärung, welche ber Nachfolger bes Honorins von seinem Schreiben erließ. Schließlich hat auch die katholische Wissenschaft von Maximus an fast einhellig die Briefe bes Honorius im orthoboxen Sinne interpretirt. Wir haben alfo alle möglichen Interpretationen zu Gunften biefes Papftes. Ronnten wir nach reiflicher Erwägung aller biefer Entlaftungegrunde nichtsbeftowenis ger die Worte des Honorius im häretischen Sinne erklären?

¹ Die Uebereinstimmung auer Gesethücher in biesem Puntie zeigt, daß berseibe in der Natur der Sache begründet ist. So sieht im canonischen Rechte: Non debet aliquis verda considerare, sed voluntatem et intentionem, quia non debet intentio verdis deservire, sed verda intentioni. c 11. causa 22. qu. 5. Achnich heißt es im römischen Rechte l. 96. de Reg. jur. (50, 17): In ambiguis orationidus maxime sententia spectanda est ejus, qui eas protulisset. Bgl. auch Code civil. a. 1156.

Um bie Sache noch anschaulicher zu machen, fiellen wir und einmal vor, wir fagen ju Gericht und es murbe ein Chrenmann vorgeführt, welcher, obwohl er fich bas größte Berbienst um bas öffentliche Bohl erworben, wegen zweibeutiger Stellen aus seinen Briefen angeschuldigt mare. Doch fanden fich in ebenbenfelben Briefen auch andere Stellen, welche beutlich feine Lovalität gerade in dem beregten Punfte aussprächen. Budem betheuerte ber Secretar, beffen er fich bei Abfaffung jener Briefe bebient batte, sein herr batte mit jenen Worten nichts lebles gemeint. Nebuliches behaupteten auch seine Freunde, welche durch mehrjährigen Umgang feine Gesinnung in jener Sache fennen mußten. Die Ankläger felbit batten bie Schlechtigfeit ihrer Sache baburch zu erfennen gegeben, baß fie bie am meiften incriminirte Stelle zu verfälichen gesucht. lich waren von allen namhaften Gelehrten Butachten eingetroffen, welche fich faft einbellig für ben Angeflagten ausgesprochen. Welches Urtheil wurden wir über ihn fällen? Richt mahr, wir wurden ihn freisprechen. Und wenn wir es nicht thaten, fonnten wir dem Borwurf ber Barte entgeben? Burben nicht die Buschauer einer folden Berhandlung bei ber Berurtheilung unwillfürlich in die Borte ausbrechen, die einft Maximus über die Anfläger des Honorius gerufen: Obstupui?

## 3. Exegese ber beiden Briefe des Honorius.

Bir haben jest den großen Proceß, den Biffenschaft und Geschichte über honorius geführt, in seinen brei Phasen, wie fie bis zur frangofischen Revolution verliefen, durchgangen und als nabezu einstimmige Deinung ber fatholischen Gelehrten gefunden, daß Sonorius nichts Saretis fches gelehrt habe, wenn er auch burch unfluges Berfahren und ungenaue Ausbrude ber hareste machtigen Borfdub leiftete. Die frangofische Revolution unterbrach, wie so manche andere Erörterungen, auch diese Contro-Doch durfte man, nachdem dieselbe wieder aufgenommen wurde, nach den frühern Resultaten mit Recht erwarten, daß man in der Bertheidigung bes Honorius fich treu geblieben mare. Leider ift bem nicht fo, wie die neuesten Erscheinungen auf bem Gebiete ber Wiffenschaft beweisen. Nicht nur Protestanten, wie Dorner, sondern felbst Katholifen haben fich im entgegengesetten Sinne über Honorius ausgesprochen. Was nothigte bieselben zu solchem Urtheil? Sie nehmen ihre Grunde theils aus ben Briefen bes Honorius, theils aus bem Anathem ber Synode ber. Prufen wir dieselben unbefangen. Es wurde oben bewiesen, daß wir durch fein System, durch feine Lehre zu irgend einer Entscheidung hingebrangt werben. Die hauptsächlich beanstandete Stelle

fteht im erften Briefe bes honorius 1 und lautet: "Unde et unam voluntatem fatemur Domini nostri Jesu Christi, quia profecto a divinitate assumpta est nostra natura, non culpa: illa profecto, quae ante peccatum creata est, non quae post praevaricationem vitiata." Rachdem Sonorius nun diefen San burch die munberbare Empfangnig und Geburt Chrifti von einer unbeflecten Jungfrau begrundet und einen von bem Worte caro entnommenen Einwand widerlegt hat, fpricht er resumirend wiederum ben erften Sat aus: "Non est igitur assumpta, sicut praefati sumus, a Salvatore vitiata natura, quae repugnaret menti ejus. Nam lex alia in membris aut voluntas diversa non fuit vel contraria Salvatori, quia super legem natus est humanae conditionis. Et siquidem scriptum est: Non veni facere voluntatem meam, sed ejus qui misit me, Patris, et: Non quod ego volo, sed quod tu vis: non sunt haec diversae voluntatis: sed dispensationis humanitatis assumptae. Ista enim propter nos dicta sunt, quibus dedit exemplum, ut sequamur vestigia ejus: pius Magister discipulos imbuens, ut non suam unusquisque nostrum, sed Domini Man glaubt nun bierin ben monotheletischen praeferat voluntatem." Arrthum zu finden. Soren wir darüber Dorner 2, beffen Unsicht in Rurge biefe ift: Nach Maximus fei die Meinung bes Sonorius gewefen, man burfe nicht zwei menschliche, widersprechende Willen lebren, "eine beinahe lächerliche Ehrenrettung, benn von zwei menschlichen Willen batte Niemand geredet . . . Honorius hat gesagt, zwei Willen können nicht in Chriftus fein, weil nur Gin Wollender fein fonne . . 3wei Billen in bemfelben Subjette wurden fich widersprechen muffen 3 . . . Den Billen fieht er ale Sache ber Person an; baber erflart er auch bie Borte: "Bater ic." nicht von einem menschlichen, bem Bater ju unterwerfenden Billen, fondern fagt, bas habe Chriftus in unferm, ber Gunber, Namen, nicht im eigenen, gesprochen." Richt viel verschieden biervon brudt fich Döllinger aus: "honorius, meinte Maximus, habe fich gegen bie Unnahme zweier menichlichen, fich widersprechenden Billen wehren wollen. Un eine folche Abfurdität hatte ber Papft augenscheinlich nicht gebacht; vielmehr war fein Schluß und die Urfache feines Irrthume furz ausgebrudt biefe: Ein Wollender, alfo auch Ein Bille, benn der Wille ift Sache ber Person und nicht ber Naturen. qualte fich honorius, gleich ben Monotheleten bes Drients, mit ber

į

<sup>1</sup> Sarbuin III. 1319.

<sup>2</sup> Lehre von ber Person Chrifti II. S. 218. 219.

<sup>3</sup> Auch Reander fagt von honorius: Ihm, wie dem Sergius, ichien die Zweiheit bes Billens in dem Einen Subject ohne Gegenfas nicht bestehen gu konnen.

<sup>\*</sup> Papftfabeln, G. 132. 133. 134.

Borftellung: ein menschlicher Bille muffe nothwendig dem göttlichen ftets widerstreben . . . Honorius hatte gang im Sinne der Monotheleten Die amei entscheidenden Schriftstellen für eine bloge Dekonomie in der Sprachweise Christi erklart, b. h. eine nur im uneigentlichen Sinne zu nebmende Accommodation." Doch Dollinger geht noch weiter. Er behauptet, Ho= norius fei im Befentlichen gleicher Unficht mit Cprus von Alexandrien und Sergius gemesen, nicht mehr und nicht weniger Baretifer als bie monotheletischen Patriarchen, habe ausbrudlich, ja bestimmter noch als Sergius Ginen Willen in Christus gelehrt 1. Nicht fo weit geht hefele. Aber bei ibm finden wir eine abnliche Argumentation, wie Dollinger fie bem honorius zuschreibt: "Bo nur Gine Person, da nur Gin Wirfender und darum nur Ein Wille." Auch nach ihm glaubte Honorius zwei untericiebene Billen in Chriftus nicht zulaffen zu burfen, um nicht zwei widersprechende Billen in ibm zugeben zu muffen. Endlich wirft Befele gleichfalls bem Papfte vor, daß er fich burch jene entscheibenden Schriftftellen nicht zur Anerkennung des menschlichen Willens Chrifti bestimmen ließ. Eros ber einstimmigen Erflärung diefer Gelehrten muffen wir bennoch ber Interpretation bes hl. Maximus und Johannes IV. burchaus ben Borzug geben; wir bebaupten bemnach: Sonorius babe mit ben Worten: Confitemur unam voluntatem Christi nicht ben menschlichen Willen überhaupt, sondern nur bie Concupiecenz und ben aus ihr hervorgehenden, bem göttlichen entgegengesetzten Willen von Christus ausschließen wollen, und demnach, indem er Einen Willen behauptete, entweder nur an die menschliche Ratur in Christus gedacht 2, oder eine moralische Einbeit, die Conformität bes menfchlichen Willens mit bem göttlichen, gemeint 3. Die Richtigkeit biefer Behauptung geht aus ben folgenden Worten bervor, die honorius als Grund für ben erwähnten Sat anführt: "Wir bekennen Ginen Willen in Chriftus, weil er die unverdorbene menschliche Ratur, wie fie por bem Sundenfall mar, angenommen bat." Run batte gang evident bie menschliche Natur vor bem Sunbenfall einen Willen, nicht aber bie Concupieceng und bas aus ihr hervorgehende Biderftreben des menfch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Döllinger mit diesen Worten zu weit geht, erhellt schon aus seinem Lehrbuch, wo er gesagt hatte, Honorius hatte sich nicht bestimmt für den Monotheletismus erklärt, und wenn er Einen Billen behauptet, hierin nur die Conformität des menschlichen mit dem göttlichen Willen gemeint. Wenn nun der Monotheletismus so ausdrücklich, so bestimmt in den Briefen des Honorius enthalten wäre, hätte dieß ja der geehrte Historiter so lange Zeit ganz übersehen. Wir können uns aber solches schlechterdings nicht denken.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dem maronitischen Erzbischof David (vom J. 1079) war es nicht unbekannt, daß selbst Orthodoxe bieweilen von Einem Willen in Christus sprächen, um die Gleichförmigkeit des menschlichen Willens mit dem göttlichen zu bezeichnen. Le Quien Oriens p. III. p. 40.

Beibe Erklärungen laufen übrigens ganz auf basfelbe binaus.

Lichen Willens gegen den göttlichen; nur dieß also wollte Honorius von Chriftus läugnen, nicht aber ben menschlichen Billen überhaupt. Man fann nicht mit hefele bagegen erwiedern: honorius bat eben bei biefer Argumentation nicht ben rechten Schluß gezogen und bie physische mit ber moralischen Einheit verwechselt. Denn hefele fest hiermit eben bas voraus, was zu beweisen ift, daß nämlich Honorius die Worte: una voluntas Christi im monotheletischen Sinne verftanden habe. Dhne Diefe Boraussetzung muffen wir so argumentiren: Rach biblischem und patriftischem Sprachgebrauch beziehen fich die Worte, Die beim Bebeimniffe ber Incarnation gebraucht werben, bald auf ben gangen Chriftus, bald nur auf Eine feiner beiden Naturen; ferner wird nach biblifchem und patriftischem Sprachgebrauch bie Ginbeit balb ale eine physische, balb als eine moralische genommen. Wie also bergleichen Ausbrude ju verfteben find, muß ber Contert lebren. Nun aber wird in biefem laut ben folgenden von Honorius noch in demfelben Sape gebrauchten Borten nicht ber menschliche Wille überhaupt, fondern nur bie Concupisceng, ber verberbte Wille von Chriftus ausgeschloffen. Honorius hat also mit ben Worten: una voluntas entweber nur an bie menschliche Ratur in Christus gedacht ober bloß eine moralische Einheit bes menschlichen mit bem gottlichen Billen gemeint. Bir burfen uns ferner in unferer Behauptung nicht durch die Worte Dorner's beirren laffen, es sei eine lacherliche Ehrenrettung, wenn man fage, honorius habe zwei menfchliche Willen von Chriftus ausschließen wollen, besonders da, wie Döllinger bemerft, ber Papft an eine solche Absurdität nicht gedacht habe. Schon die Autorität des hl. Maximus, der von Döllinger als der gelehrtefte und scharffinnigste Theologe seiner Zeit bezeichnet wird 1, burgt uns bafür, daß die Sache nicht fo lächerlich ift. Zwei geiftige menschliche Willensvermögen in Einem Subject ift freilich eine Absurdität, woran Sonorius nicht gedacht bat, aber ber bobere menschliche Wille und bie Concupiscenz (boje Begierlichfeit), welche, wie bie Apologeten bes Papftes fagen, von ber bi. Schrift voluntas carnis genannt wird, konnen obne Absurdität in Ginem Subjecte fein und sind es wirklich in uns allen. Bewiß ift gleichfalls, bag honorius eben biefe Concupiscenz, bas Befet in ben Gliebern, welches er gang in eine Linie mit diversa vel contraria voluntas stellt, von Christus läugnen wollte.

Die Richtigkeit der gegebenen Interpretation ergibt sich ferner aus der Absicht, welche Honorius bei Abfaffung diefer Stelle gehabt hat. Er mochte nach dem Briefe des Sergius glauben 2, die Bertheidiger der

<sup>1</sup> Lehrbuch I. G. 174.

<sup>2</sup> Dieg Moment hebt besonders ber große Renner ber Patrifit, Petau, hervor (de incarnat. I. 21. § 12). Uebrigens hatte foon Papft Johannes IV. in feiner

zwei Energien batten wirklich zwei unabhangige und contrare Willen in Chriffus angenommen, und biefer Brrthum fei baber vorzüglich gu befämpfen. Seine Behauptung und Begründung bes Ginen Billens in Chriftus ift baber nichts anderes, ale eine Refutation bes bei Sergius angeführten, angeblich durch bie zwei Energien angebeuteten Widerfpruche ber zwei Willen in Chriftus. Darum geht er in ben folgenden Gagen einzig und allein baranf aus, die bose Begierlichkeit (Concupiscenz) und ben aus ihr fich ergebenden, bem gottlichen entgegengesetten Willen von Christus auszuschliegen. Man wundere sich aber nicht, daß honorius auch von der Concupisceng, dem Willen des Fleisches, redet, obwohl Sergius bavon gar nicht gesprochen. Sergius war Monothelet und brachte barum die monotheletische Argumentation für den allerdings mabren Sat, daß in Chriftus fein Widerspruch ber Willen fei. Sonorius war rechtgläubig, barum vermieb er bie schlüpferigen Argumente bes Sergius. Er führte vielmehr für jenen Sas ben gang richtigen Grund . an: Darum ift in Chriftus fein Biberftreit feines (menfchlichen) Billens gegen ben göttlichen, weil er bie unverdorbene menschliche Natur ohne die Concupiscenz angenommen.

Doch hören wir nun auch die Grunde, welche unsere gelehrten Gegner für ihre Unficht anführen. Sonorius, fagen fie, argumentirt: "Gin Bollender (Ein Wirfender), also auch Ein Bille; zwei unterschiedene Willen in Einem Subjecte mußten fich widersprechen." Da honorius nicht ausdrücklich diese Argumentation gebraucht, so wollen wir einmal feben, ob fie nicht vielleicht boch im Context liegt. Rachdem ber Papft viel über die Einigung beiber Raturen in Christus gesprochen batte, fabrt er fort: Unde et confitemur unam voluntatem. Benn bie Borte: Unde et feine nichtssagende Berbindungepartifel find, sonbern eine ftrenge Folge einleiten, fo beziehen sie sich auf die unmittelbar porbergebende Phrase: propter ineffabilem conjunctionem humanae divinaeque naturae, und ber Sinn ware bann: eben wegen biefer unausfprechlichen Bereinigung ber göttlichen und menschlichen Natur bekennen wir auch nur Ginen Willen in Chriftus, weil er offenbar bie Ratur, nicht bie Schuld angenommen. Da der Papft von der Bereinigung ber Raturen gesprochen, fnupft er bieran seinen Bedanfen und fagt: Bir befennen Ginen Willen in Chriftus wegen ber Bereinigung ber menfclichen Ratur mit der göttlichen, weil ja, wie fich von felbft verftebt (profecto), nicht die Schuld, fondern die menfchliche Ratur mit ber Gottheit vereinigt ift. Solches entspricht benn auch gang ber Bedeutung von profecto, bas, wie Forcellini bemerft, eine particula

Apologie bes Honorius barauf aufmertfam gemacht. Reuerdings wurde alles biefes im Dezemberheft bes Ratholiten S. 688, 689 fcarffinnig erörtert.

aksirmandi ist und häusig das schon Gesagte noch einmal bekräftigt 1. Ift dieß aber der Context, so seuchtet aus demselben nicht die Argumentation hervor, die man dem Honorius unterschiebt. Jedenfalls tritt diesselbe nicht offen an's Licht, da die größten Kenner der Patristis sie nicht gesehen, und darum ist gerathener, sich an das Argument zu halten, welches Honorius deutlich, ausdrücklich, unzweiselhaft ausdspricht: In Christus ist Ein Wille, weil er die unverdorbene menschliche Ratur angenommen hat. Hierdurch aber wird, wie wir gesehen, der monotheletische Sinn der Worte ausgeschlossen.

Doch noch auf etwas Anderes weisen die genannten Gelehrten bin: Honorius habe die beiben Schriftstellen, worin von einem Unterschied zwischen bem göttlichen und menschlichen Willen bie Rebe ift, wie bie Monotheleten von einer blogen Defonomie in ber Sprechweise, von einer im uneigentlichen Sinne zu nehmenden Accommobation gebeutet, indem er nach Anführung fener Stellen fage: Non sunt baec diversae voluntatis, sed dispensationis humanitatis assumptae. Man sieht, Alles bangt hier von ber Bedeutung bes Wortes dispensatio ab. Was will benn jenes Bort fagen, bas bie beiligen Bater, bie von ber Menschwerbung reden, ungablige Male anwenden, das beut zu Tage aber felten mehr gebraucht wird? Anaftaffus Sinaita belehrt und 2, daß oixovouixug (ex dispensatione) dreierlei bebeutet: 1) was sich auf die Menschwerdung bezieht, und mit ihr zusammenhängt; 2) was aus Accommodation gefchiebt, wenn man nämlich um bes Beiles Underer willen etwas thut, was sonft nicht geschehen mußte; 3) was nicht um seiner selbst willen, fondern um etwas Anderes zu bezeichnen, gethan wird, wie g. B. Chris ftus den unfruchtbaren Reigenbaum verdorren machte. Die Baretifer aber, fahrt Unaftafius fort, laffen biefe Bedeutungen bei Seite und erflaren für olxovouixog bas, was bloß scheinbar, nicht wirklich geschieht 3. Petavius fest bingu, daß die zweite Bedeutung die gewöhnlichfte ift, wenn vom Leiden Christi und alle dem die Rede ift, das er nicht als nothwenbige Folge ber angenommenen Ratur, fondern gang aus freien Studen, aus berablaffender Gute ju unserm Rugen und Beispiel auf fich genommen und erdulbet bat. So weit Betavius. Wenn nun dieft die Bebeutung bes Wortes dispensatio ift, fo fieht Jeder ein, daß es fein

<sup>1</sup> Cf. Cicero Fl. 22: Non est ita, Iudices, non est profecto. Dasselbe würde gelten, wenn honorius ursprünglich eine audere, bem griechischen προδήλως entsprechende Befrästigungspartitel gebraucht hatte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Petav. de Incarn. IL 1. § 3.

<sup>3</sup> Das auch orthodore Schriftseller hie und da Wort in diesem Sinne nehmen, ift gewiß. Doch darf man diese ungewöhnliche Bedeutung nie bei ihnen ohne die triftigsten Gründe supponiren.

vaffenderes Wort geben fann, um die Affecte des menschlichen Billens, bie Christus am Delberg batte, im Gebete bem himmlischen Bater porstellte und seinen Willen (το έμον θέλημα) nannte, zu bezeichnen. Darum nehmen benn auch die bl. Bater burchaus feinen Anstand, bierauf bas Wort dispensatio (oixovouia) ober aquivalente Ausbrude anzumenden. Go fagt Augustinus: "Wenn im Evangelium von Chriftus berichtet wird, baß feine Seele vor bem leiben traurig mar, fo ift bas in Babrheit geschehen; boch bat er biese und abnliche Bewegungen in fein Gemuth, wann es ihm beliebte, aufgenommen, certae dispensationis gratia 1." Dief erflart bann ber große Lebrer weiter, indem er auseinandersett, bag wir bergleichen Affecte batten, "auch wenn wir nicht wollten, wegen ber Schwäche ber menschlichen Natur, nicht fo Jesus, beffen Schwäche aus freier Machtvollfommenheit war" 2. Gleicherweise wendet Epiphanius bas Wort auf die Affecte Chrifti im Delgarten und bas Bebet, wodurch er biefelben ausbrudte, an: "bieg Alles hat Chriftus angenommen aus Accommodation (olxovouixog) fich ber Worte menschlicher Reigungen bedienend, und nicht verftellter Beife, fondern in Bahrheit fagend: Richt mein Wille geschehe"3. Man bemerke bier, bag Epiphanius von berfelben Stelle der bl. Schrift, welche honorius erflärte, fpricht. Bang basselbe thut nun auch Chrysoftomus, indem er gerade von dieser Stelle sagt: tò ödor the odxoroulas eoti xai the κατά την σάρκα ασθενείας. "Die ganze Stelle bezieht sich auf bas, was Chriftus als Menfch, aus herablaffung zur menschlichen Schwäche gethan hat". Gleicherweise gebraucht auch Cyrillus mehrmals 5 bas Bort oixovoula bei ber Erflarung Diefer sowie abnlicher Stellen. und er behauptet, Christus batte bergleichen um der Defonomie ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bie Augustinus, fagt auch Thomas von Aquin (Summa p. 3. q. 14. a. 4) von ben "naturales et indetractibiles passiones": Christus hatte sie aus freiwilliger Accommodation (dispensative) angenommen, um für unsere Sünden genug zu thun, nicht aber, weil sie ihm an und für sich zufamen. Man sieht, der hi. Thomas wendet das Bort ganz in berselben Bedeutung an, wie sein großer Lehrmeister es gethan hatte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Augustinus macht hier eine schöne Periphrase bes vorbin gebrauchten dispensatio, indem er die im Deutschen fast unnachahmbare Antithese setz. "Cujus insirmitas ex potestate." S. Aug. de civitate Dei l. 14. c. 9. ed. Maur. t. VII. p. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epiphan. sermo 69 contra Ariomanitas ap. Harduin III. p. 1222.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Chrys. de consubst. contra Anomoeos VII. ed. Montfaucon l. 508.

<sup>5</sup> S. Cyrill. Thesaur. Assert. XXIV. ed. Migne t. 8. p. 390 et sq. Merkwürdig ift, daß Cyrillus eine ähnliche Ruganwendung wie Honorius aus der fraglichen Stelle der hl. Schrift zieht. "Chriftus sprach als Mensch: Richt mein, sondern dein Wille geschehe, um uns zu belehren, daß wir nicht unsern, sondern des Baters Willen vorziehen sollen."

menschlichen Ratur willen (δια την χρείαν της μετά σαρχός οίχονομίας) gesagt. Man fiebt, an feiner biefer Stellen bedeutet bas Bort "eine Defonomie in ber Sprechweise", vielmehr verwahren fich Augustinus und Epiphanius ausbrudlich bagegen, bag bergleichen scheinbar geschehen ober im uneigentlichen Sinne gefagt ware, es wird bas Wort ftets in ber erften ober zweiten ber oben (S. 43) aus Anaftafius Sinaita angeführten Bedeutungen gebraucht. Andere Bater wenden völlig aquivalente Phrasen zur Bezeichnung berselben Sache an. Denn wenn Tertullianus fagt 1: Bott habe burch bie Unnahme menschlicher Befühle bie für und Menschen unerträgliche Gewalt seiner Majeftat mit einer Demuth gemilbert, die feiner wenig würdig, uns aber nothwendig und barum auch Gottes würdig war; wenn Ambroffus 2 gerade barin ben bochften Beweis ber gottlichen Gute und Majeftat bewundert, daß Chriftus feine Seele von unferer Furcht, von unferer Traurigfeit, von ben Befühlen unserer Schwäche bewegt werden ließ und so auf unsern Begen in bes Todes Röthen binabstieg; wenn Leo 3 in feiner iconen Beife auseinandersett, ber Beiland habe am Delberg mit unferm Beben gezuttert, mit unserm Rummer fich betrübt, mit unserer Schwäche fich befleibet, um für das Unserige vermittelft eines wunderbaren Tauschbandels bas Seinige zu geben; wenn Augustinus 4 behauptet, Christus habe bergleichen Affecte nicht aus Naturnothwendigfeit, fondern aus freier Gute angenommen, um in sich bas Bild feiner Glieber barzuftellen; wenn Gregor b. Gr. 5 schreibt, ba Chriftus in Todesangst gerieth und betete, batte er foldes nicht feinetwegen gethan, fondern bas Meußere feiner Blieder angenommen und ben Rampf unseres Beistes in fich ausgeprägt: wenn Sophronius 6 bemerkt, Chriftus fei ber Bermalter und Gebieter alles beffen gewesen, was mit seiner menschlichen Natur geschah; mit einem Worte, wenn die bl. Bater einstimmig lebren, nirgends babe Chris ftus mehr wie ein schwacher Mensch geredet, gehandelt, gelitten, als am Delberg, nicht aber aus Raturnothwendigkeit, sondern wegen freiwilliger Berablaffung zu unserer Schwäche: so wendet die munderbare Wortfülle, Die bem Bergen ber Bater entströmte, gang und gar aquivalente Ausbrude ftatt bes einfachen dispensatio an. Das ift also bie Bebeutung biefes Wortes, bas bie Ausbrucks- und Anschauungsweise ber bl. Bater, wenn sie von jenen Affecten bes menschlichen Willens reben, Die Chri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tertull. contra Marc. l. 4. c. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ambros. in Luc. c. 22. ed. Maur. Ven. H. 1070. De fide II. c. 5. et sq. l. lll. 607.

<sup>3</sup> Leo sermo de Pass. III. VII. ed. Ballerini p. 206. 222. t. I.

<sup>\*</sup> S. Aug. ap. Maldon, in Matth. c. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Greg. in Job. 1. 24. c. 33.

<sup>6</sup> Parbuin III. 1278.

ftus am Delberge hatte, im Bebete bem himmlifchen Bater ausbritchte und bann mit ben Borten "nicht wie ich will" als feinen Billen begeichnete. Wenn nun Sonorius bei berfelben Stelle basselbe Bort gebraucht, wenn fein Secretar betheuert, er habe bei biefer Auseinanbersetzung ber Lehre ber Bater folgen wollen, durfen wir bann bieses Wort in einem andern, ungewöhnlichen Ginne nehmen, um baraus ein Argument für seine feterische Gefinnung ober Sprechweise zu nehmen? Rein, bas ware gegen bie erfte Regel ber hermeneutif, welche vor Allem uns gebietet, die Worte eines Schriftftellers nicht ohne Noth in einem ungebräuchlichen Sinne ju verfteben; bas ware gegen alle Billigfeit, welche unbedingt von uns verlangt, bei ber Erflarung ber Schriften einer andern Zeit und in die Anschauungsweise fener Zeit zu verfeten und aus diefer beraus die betreffenden Aeugerungen zu beurtheilen und zu interpretiren. Demgemäß ift ber Sinn ber incriminirten Worte bes honorius folgender: Die Stellen der bl. Schrift, in denen ber Wille Christi dem Willen des Baters entgegengesett wird 1, weisen nicht auf einen bem göttlichen widerstrebenden Billen bin, fondern auf eine Accommodation 2 ber angenommenen menschlichen Ratur, b. b. auf eine gang freiwillige Berablaffung zu unserer Schwäche, in Folge berer bie angenommene (menschliche) Natur Chrifti jene Willensbewegungen ber Traurigfeit und Kurcht vor bem vom himmlischen Bater gewollten Leiben batte. Der Papft fagt hiermit, wenn auch mit andern Borten, gang basselbe, was Sophronius in seinem vom sechsten Concil gebilligten Spnodalichreiben ausspricht: Christus litt und wirfte menschlich, wann er selbst wollte, und wann er es für die Zuschauer für nüglich erachtete (b. i. ex dispensatione 3), nicht aber, wenn die physischen und farfischen Bewegungen physisch zur Birffamfeit bewegt sein wollten (b. i. non ex diversa voluntate).

<sup>1</sup> Marc. 14: "Richt wie ich will, sondern wie du willft, Bater." Joh. 6: "3ch bin nicht gekommen, damit ich meinen Billen thue, sondern den Billen deffen, der mich gesandt hat."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man sieht, auch wir nehmen hier eine Accommobation an, nicht jedoch in dem von Döllinger gewollten, sondern in dem bei den Bätern gebräuchlichken Sinne. Wollten wir dispensatio in der ersten, S. 43 aus Anastasius angeführten, gleichfalls nicht ungewöhnlichen Bedeutung verstehen, so ware der Sinn des Wortes: das, was Christus seiner menschlichen Ratur nach zu unserm Deile gethan hat. Im Wesentlichen bliebe der Sinn der Worte auch bei dieser Auslegung derselbe, nur ware er viel unbestimmter.

<sup>3</sup> Man vergleiche die oben citirte Erklärung, welche Petavius von dispensatio gibt: biefes Wort wurde besonders von dem gebraucht, was Chriftus freiwillig, nicht aber in nothwendiger Folge der angenommenen menschlichen Ratur, zum Rusen und Beispiel der Menschen that und litt.

So orthodox nun die von Honorius vorgetragene Lebre ift, fo treffend ift auch die von ihm gegebene Lolung ber Schwierigfeit, welche anscheinend aus ben angeführten Schriftfiellen gegen feine Behauptung, daß in Chriftus weder Concupiscenz, noch ein dem Erlöfer widerfrebenber Wille gewesen, entsprang. Er fagt nämlich: jene Affecte, in benen Chriftus vor dem Leiden zurudbebte und die er in den genannten Stellen als feinen Billen gegenüber bem Willen bes Baters bezeichnete, gingen nicht aus der Begierlichkeit bervor, waren feinem göttlichen Billen nicht entgegen, weil sie burch freiwillige Zulaffung in feiner menschlichen Ratur erregt wurden. Berade fo lodten Umbroffus, Lev, Damascenus, Thomas von Aquin i ähnliche Schwierigfeiten. Wir haben bei biefer unserer Erflärung allerdings junachft nur bie Borte bei Marc. 14, 36 berudsichtigt, aber bas Gesagte gilt auch von ber andern von honorius citirten Stelle (Job. 6, 38), weil ber Papft beibe Stellen auf Gines und dasselbe bezieht. Auch andere Bater 2 verfteben biese Stelle vom Leiben, bas ber himmlische Bater zur Erlösung ber Menschen gewollt und vor bem ber menschliche Wille in Chriftus fich naturgemäß fürchten fonnte und fich auch wirklich fürchtete; batte boch Sergius gleichfalls nur bes Wiberftrebens bes menfclichen Willens gegen bas leiben gebacht. In ber That kann, wenn es fich um die Frage handelt, ob in Chriftus ein Biberfpruch ber Billen gewesen, faum eine andere Schwierigfeit gemacht werben, weghalb auch die Bater, wenn fie auf biefen Punkt fommen, gewöhnlich nur von ben Bewegungen bes menschlichen Willens in Chriftus gegen bas Leiden reben. Die gegebene Erklärung wird nun burch mehrere Momente bestätigt.

1) Mag auch dispensatio ohne die Apposition: susceptae humanitatis hie und ba, wenn von Christus die Rede ist, eine im uneigentlichen Sinne zu nehmende Accommodation bedeuten, so wird doch schwerlich auch nur ein einziges Beispiel beigebracht werden, wo dispensatio mit diesem oder ähnlichem Jusas solches bedeutet. Nach der Uebersehung hefele's ("eine Accommodation mit Rücksicht auf die Meuschheit, deren Natur er angenommen") wäre freilich dieser Sinn zulässig; aber diese Uebers

<sup>1</sup> Damasc. de orthodoxa fide III. c. 18. Ed. le Quien. t. I. p. 241. S. Thom. Summae p. 3. q. 18. a. 6. Besonders schön spricht hierüber der hl. Ambrofius: "So weit, sagt er, ift Chriftus uns in seinem Affecte abnlich geworden, daß er austrief: Richt wie ich will, sondern wie du willft, obwohl er dasselbe wie der Bater wollte." Er löst nun diesen anscheinenden Widerspruch dadurch, daß er aussührlich entwicklit: Chriftus habe aus Liebe unseretwegen unsere Affecte angenommen.

<sup>3</sup> Cyrill. Comment. in Joh. ad VI. 38. Damascenus ftellt gleichfalls beibe Stellen (3ob. 6 und Marc. 14) zusammen und verfieht in der Erklärung ber erften Stelle unter bem Billen des Baters ben Erlösungstob. So auch Ambrofius.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Du Cange Glossar. ad v. "dispensatio" n. 1.

<sup>4</sup> Conciliengeschichte III. 135.

setzung ist unseres Erachtens versehlt, benn suscepta humanitas ist offensbar die singuläre menschliche Ratur, welche Christus angenommen, nicht aber die Menschheit, beren Natur er angenommen hat.

2) Unsere Erklärung wird durch die Bergleichung einer Stelle beim hl. Augustinus bestätigt, welche aller Wahrscheinlichkeit nach Honorius bei Abfassung dieses Briefes vor Augen gehabt, nämlich des 20. Kap. n. 2. 3. des II. (III.) Buches der Schrift gegen Maximus. Richt nur, daß dort vier disparate Stellen aus der hl. Schrift erläutert werden, worüber Honorius gleichfalls spricht, sondern es sindet auch eine aufgallende Aehnlichkeit der Sentenzen und Worte in jenen beiden Schriftstüden statt, wie aus einer einfachen Zusammenstellung erhellen wird.

Aug. contra Maximum l. II. c. 20:

Honorii epistola ad Sergium:

Nec moveat, quomodo Christus secundum id, quod homo est, descenderet de coelo,

cum de matre, quae in terra erat, factus sit homo.

Una persona est Christus, Deus et homo.

Propter quod dictum est: Joh. 3, 13. Si attendas unilatem personae,

et Filius hominis descendit de coelo,

et Filius Dei est crucifixus.

Ipse enim est Dominus gloriae, de quo Apostolus ait: 1 Cor. 2,

Collatio cum Maxim. n. 14: Dico, Verbum sic factum esse carnem.

ut nulla de humana carne paterelur con-

Suscepit ergo animam et carnem humanam sine ulla peste conlagii

et utrumque i. e. animam et carnem humanam salvare dignatus est.

Contra Maxim. I. 2: De similitudine carnis peccati (in qua venit) damnavit peccatum.

Collatio 11: Caro nihil aliud quam homo: Luc. 3, 6.

Filius hominis descendens de coelo,

dum... non de coelo, sed de genitrice assumpta fuit caro <sup>1</sup>. lpse Deus et homo.

Nam veritas ita inquit: Joh. 3, 13.

Propter ineffabilem unionem naturarum

et humanitas <sup>2</sup> dicitur ex coelo descendisse.

et Deus pati.

Cui Apostolus concinens ad Corinthios (c. 2) ait.

Partus est de virgine,

nullum experiens contagium humanae naturae.

Non est igitur suscepta viliata natura.

sed venit salvare vilialam humani generis naturam.

In similitudine carnis peccati veniens, abstulit peccalum.

Carnis vocabulum in bono intelligitur: Luc. 3, 6.

¹ Parbuin trennt freilich biefen Sas burch einen Punkt vom vorhergehenden, aber berselbe gehört offenbar bem Sinne nach zu jenem. Die Beränderung des Modus im Zeitwort beweist nicht das Gegentheil.

<sup>2</sup> Honorius fest nach dem fpatern lateinischen Sprachgebrauch bas Abstractum

Zweimal citirt Honorius auch eine Stelle aus ber hl. Schrift, nicht wie fie in ber bl. Schrift, sonbern wie fie in jenem Buche gegen Maximus stebt. So sagt er: in similitudine carnis peccati veniens; ebenso bei Augustinus: Similitudo carnis peccati, in qua venit 1; bann citirt ber Papft: Non veni facere voluntatem meam. gerade fo, wie Augustinus fcreibt 2: ubi se dicat non venisse facere voluntatem etc.; in ber bl. Schrift fteht ftatt venire an ber erften Stelle bas Beitwort mittere, an ber zweiten aber: Descendi de coelo, non ut faciam voluntatem etc. Enblich findet fich auch in biefem Buche bes hl. Augustinus ber fo incriminirte Ausbruck: dispensatio suscepti hominis 3, wofür Honorius bas Abstractum fest; susceptae humanitatis. Man konnte noch auf Anderes aufmerksam machen, boch ich glaube, bas Angeführte zeigt hinlanglich, bag eine mehr als zufällige Uebereinftimmung in beiben Schriftftuden berricht, daß Sonorius bei Abfaffung seines Schreibens jenes Werk Augustins vor Augen gehabt und nach ihm seinen Brief verfaßte. Run, was bedeutet benn bei Auguftin bas von ihm in jenem Werke gebrauchte dispensatio suscepti hominis ? Nachbem er gefagt: Chriftus habe fich felbft entaugert, Rnechtsgestalt angenommen, fei bem Menschen gleich und im Meugern wie ein Mensch erfunden, will ber hl. Augustin, daß man hierin bie dispensatio suscepti hominis erfenne. Dieser Ausbrud bezieht fich also auf bas. was ber menfclichen Natur in Chriftus, nicht aber feiner Gottheit jufommt, auf die unbegreifliche Berablaffung bes Sohnes Gottes zur menfchlichen Schwäche. Wenn nun Augustinus von ber Stelle: "Richt, wie ich will, sonbern wie bu willft" fagt, fie beziehe fich auf ben menschlichen Willen und bie menschliche Ratur, ba Chriftus unsere Traurigfeit und Somache nicht in feinen gottlichen, sonbern in seinen menschlichen Affect binübergenommen, so sieht Jeber ein, dag er solches nicht beffer als burch dispensatio hatte bezeichnen fonnen. Und wenn er von ber andern Stelle bei Joh. 6 an bem bezeichneten Orte fagt, sie konne recht gut auf Chriftus als Denich bezogen werben 4, fo pagt wiederum bierauf ber Ausbruck dispensatio im patriftischen Sinn. Indem mithin honorius biefes Bort jur Erlauterung jener beiben Stellen gebraucht, weicht

für das Concretum, wie fraternitas für frater, und dispensatio susceptae humanitatis für das augustinische dispensatio suscepti hominis.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Contra Maxim. I. c. 2. ed. Maur. Paris 1689. t. VIII. p. 679.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. c. II. c. 14. n. 8.

<sup>3</sup> Collatio cum Maxim. n. 14. Diefe Collatio bilbet mit ben beiben folgenben Buchern contra Maxim. Ein Bert.

<sup>\*</sup> Das honorius gerade biefe Auslegung billigte, geht baraus hervor, bas er bie gange, von Augustinus qu ihrer Beträftigung geführte Auseinandersetzung in seinen Brief aufgenommen hat.

er hierin durchaus nicht von jener Schrift ab, die er bei Abfassung seines Briefes vor Augen gehabt. Die Stelle bei Augustinus ist nun aber so wenig monotheletisch, daß sie von der sechsten Synode, dem hl. Thomas und andern Theologen zur Befämpfung des Monotheletismus angewandt wird. Auch wird man schwerlich nach Allem, was über Honorius gesagt wurde, annehmen, daß der so eifrige Papst, wo er die lichtvolle Auseinandersezung des in Rom so hochgeachteten Augustinus über den menschlichen Willen in Christus vor Augen hatte, diesen menschlichen Willen habe leugnen wollen.

3) Es wird die gegebene Erklärung durch die unmittelbar folgenden Worte bestätigt, und schon ber bl. Maximus bat hierauf hingewiesen. "Denn biefes ift, fabrt Sonorius fort 1, unsertwegen gesagt, benen ber fromme Meister ein Beispiel gab, daß wir seinen Fußstapfen folgen möchten, seine Schüler belehrend, bag wir nicht unsern, sondern vielmehr bes herrn Billen in Allem vorziehen." Als Grund alfo, warum die Worte Christi von einer Accommodation zu versteben sind. führt honorius an: weil fie unsertwegen, um uns ein Beispiel ju geben, gesprochen wurden. Dan vergleiche bie oben citirte Erflärung, welche Petavius von dispensatio gegeben, und man wird biefen Grund gang paffend finden. "Der Beiland, meint honorius, bat bergleichen nicht um seiner felbft willen gesagt, als ob die Willensbewegungen, die in fenen Worten ihre Bezeichnung und ihren Ausbruck erhielten, mit Nothwendigkeit aus seiner menschlichen Natur gefolgt maren, sondern unsertwegen, um und ein Beispiel zu geben, hat er jene Furcht und Traurigfeit angenommen und jene Borte, mit benen er biese Billensbewegungen bem göttlichen Willen unterwarf, gesprochen. Darum find jene Worte nicht von einer dem Erlofer widerftrebenden oder unfreiwillig fich regenden Begierlichkeit ober Willensbewegung (diversa voluntas), fonbern von einer Accommodation zu verstehen, beren Christus sich zu unferm Besten unterzogen hat." Ift bieg nun ber Coutext ber Stelle, so ergibt sich hieraus nicht nur ein Beweis für unsere Erklärung, sonbern auch für die Orthodoxie des Honorius. Denn wie der Papft sagt, gab ber Beiland und ein Beispiel jur Nachahmung und Belehrung, bag wir unfern Billen bem Billen Gottes unterwerfen follen. Gin Beifviel besteht nun selbstrebend nicht in blogen Worten, benen bie Wirklichkeit nicht entspricht. hat also Chriftus nach ben Worten bes honorius uns ein Beispiel gegeben, daß wir unsern Willen dem göttlichen unterwerfen sollen, so muß er nach ber Meinung bieses Papftes einen menschlichen Willen gehabt haben, ben er bem göttlichen unterworfen hat. Nur auf biese Weise erhalten wir einen vernünftigen Sinn in der ganzen Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Harbuin III. 1322.

Wenn wir aber bas Wort dispensatio (oeconomia) von einer im uneigentlichen Sinne zu nehmenden Accommodation verfteben, fo ergibt fich eine große Abfurdität. Chriftus batte, obne feinen Billen bem Billen bes himmlifchen Baters ju unterwerfen, uns boch ein Beifviel bierin gegeben. Diese Absurdität ift um fo größer, weil man ben Papft fagen läßt: Darum find die Borte Chrifti im uneigentlichen Sinne au verfteben, weil 1 Chriftus fie unsertwegen, um uns mit feinem Beifpiele voranzugeben, gesprochen bat; mit andern Worten: barum bat Chriftus nicht wirklich feinen Billen unterworfen, weil er uns in biefer Unterwerfung mit seinem Beispiel vorangegangen ift. Solche Abfurbitat, bie confequent aus ber besagten Auffaffung fich ergibt, barf man einem Papft nicht zumuthen, ba jedes Rind weiß, bag autes Beispiel nicht in blogen Worten besteht und ohne entsprechende That unbenkbar ift. So lächerlich bemnach eine folche Abfurdität ift, fo evident ift es, daß Sonorius einen menschlichen, vom göttlichen unterschiebenen Willen in Chriftus gesetzt und bas Wort dispensatio nicht in bem Sinne einer Dekonomie in ber Sprechweise genommen bat.

Doch angenommen, er batte bas lettere boch gethan, was folgt baraus gegen seine Orthodoxie? Auch Chrysoftomus? schreibt gur Erflarung ber Stelle bei Joh. 6: "Wie, hatte Chrifius einen andern Bil-Ien als der Bater? ... Er batte mit demfelben Ginen Willen (Er Bέλημα) und er fagte, er bandle in Uebereinftimmung mit bem Willen bes Baters, um größern Einbrud auf bie Buborer ju machen." Gobann erflärt Gregor von Ragiang 3 die andere Stelle bei Marc. 16: Diese Worte seien nicht auf den Erloser zu beziehen, sondern gemäß der beim Menschen gewöhnlichen Sandlungsweise gesprochen, ba ber menschliche Wille meiftens bem göttlichen widerftrebe, man fonne aber von Chriftus nicht behaupten, er habe feinen Billen bem Billen bes Baters entgegengesett. Auf biefelbe Beife, meint Gregor, fonnte man aud Die Worte bei Joh. 6 erklären, wenn bieselben nicht vielmehr fic auf die göttliche Natur bezogen und bie Willenseinheit zwischen Bater und Sobn aussprächen. Wenn es nun feinem Ratholifen einfällt, wegen folder Stellen die beiben Bater bes Monotheletismus ju verbachtigen, warum follte man dieses mit honorius um ähnlicher Behauptungen willen thun? Doch wir baben und lange genug mit ber Erflärung biefer von hefele und Dollinger gerügten Stellen aufgehalten, Die felbft Boffuet, obwohl er die gange Rraft feines großen Beiftes aufbot, um

<sup>2</sup> Denn man merte wohl, Donorius führt biefen Sat mit ber Caufalpartitel

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comment. in Joh. ed. Montfaucon VIII. 266.

<sup>3</sup> Oratio theolog. IV, n. 12. ed. Maur. Paris 1778. I. 548.

etwas Baretisches in ben Briefen bes honorius zu entbeden, für uns verfänglich gehalten zu haben scheint.

Geben wir nun ju einem andern Borwurf über, ben hefele bem Honorius macht 1, daß diefer nämlich bas Wollen und Wirfen unrichtig nur von ber Verson und nicht von ber Natur ausgehend betrachtet. Das ware allerdings ein monotheletischer Irrthum; boch nicht nur biesen wirft hefele bem Papfte vor, sondern er burdet ibm zugleich einen grellen Biberfpruch auf, indem er fortfahrt: "In seinem zweiten Brief ichreitet Honorius felbst wieder über biesen Irrthum binaus, ba er gang richtig fagt: die zwei Naturen wirken unvermischt, was ihnen eigen ift." In der That, wer solches behauptet, betrachtet bas Birken zugleich als von der Natur ausgehend. Und boch foll Honorius das Wirken als nicht von der Ratur, sondern nur von der Verson ausgehend betrachtet baben? Kurwahr, Befele muß zwingende Grunde für biese seine Unnahme gehabt haben, benn ohne zwingende Grunde follte man in ben Borten eines Papftes weber einen Biberfpruch, noch einen unfirchlichen Sat annehmen. Seben wir alfo, was bas für Bründe find. Wörtlich ift ber San: bas Birfen gebt nicht von ber Natur aus, nirgends in ben beiden Briefen enthalten. Worauf ftust fich benn der gelehrte Si= ftorifer ? Es mochte fast scheinen, als ob er seine Beschuldigung gegen Honorius daraus berleite, daß der Papft hauptsächlich und scharf ben Say accentuire: "in Chriftus ift nur Ein Wirkender, ber herr Jesus Chriftus, ber bas Göttliche und Menschliche wirft mittelft beiber Raturen", benn nichts anderes ift an der betreffenden Stelle angegeben: zubem läßt hefele ben honorius auch anderswo argumentiren: "Ein Wirkender und darum nur Ein Wille"2. Run ift, wie ohne Zweifel auch hefele zugestehen wird, ber Sag: In Chriftus ift nur Gin Wirfenber, der Herr Jesus Christus, einstimmig von den bl. Batern und der Kirche bebauptete Lebre 3, welche auch die Hauptgegner der Monotheleten: Sophronius, Maximus, Damascenus und das schote Concil bervorbeben. Bie kann man aber beghalb, weil Honorius ein Doama icarf accentuirt. in seinen Worten eine Irrlehre und zudem einen grellen Widerspruch finden! Aber, wird man autworten, bas war gerade bie handlungsweise ber Monotheleten, fie boben auch immer biesen Sas von Ginem Birfenden hervor. Run ja, boch find fie beghath gerade Saretiter? hat nicht auch Sophronius in seinem vom sechsten Concil gebilligten Svnodalichreiben diesen Sat scharf betont? Wollen wir also beghalb

<sup>1</sup> Conciliengeschichte III. 147.

<sup>2</sup> Conciliengeschichte HI. 137.

<sup>3</sup> Cf. Petav. de incarnatione l. VIII. c. 11. Auch Petavius fiellt bier ben fraglichen Sap ale bie erfte Regel jur Beurtheilung ber Energien von Chriftus auf.

ben Honorius verurtheilen, so muffen wir, um consequent zu bleiben, mit Dorner die beiden Formeln: unus operator und una voluntas auf Eine Linie stellen und Sophronius sammt dem sechsten Concil monothes letischer Gesinnung beschuldigen. Doch das sei serne. Die Monothelesten betonten allerdings das Dogma, daß nur Ein Wirkender in Christus ist, aber sie blieben hierbei nicht stehen, sondern zogen daraus ihre Irrlehre von Einer Wirksamkeit (Energie) in Christus. Dieses Lestere kann aber nicht von Honorius nachgewiesen werden, im Gegentheil gesteht Hesle, daß er im zweiten Briefe die orthodore Lehre ausgesprochen.

Aus dem Gefagten burfte erhellen, daß mit Unrecht bem Papfte vorgeworfen wird, er habe die Energie nur von der Person ausgeben laffen, und fo bliebe und benn nur noch bie Erörterung ber Grunde übrig, welche Boffnet jur Beschuldigung bes honorius porbringt 1. Denn wenn es fich zeigt, baf felbft ein Genie, wie Boffuet, nur Richtiges gegen die Orthodoxie bes Honorius in einem 20fabrigen Studium auffinden fonnte, fo muß diese in einem um so belleren Lichte fich zeigen. Die Argumente Boffuets laffen fich nun auf brei Grunde gurudführen: 1) honorius betenne feine Uebereinftimmung mit bem Glauben ber beiden Barestarchen Cyrus und Sergius; 2) er verwerfe bie orthodore Formel von zwei Energien in Christus als eine Reuerung: 3) er proscribire nicht nur biefes Wort, sondern auch die burch basselbe ausgedrückte Glaubenslehre. Für ben erften Punkt beruft er fich auf ben Anfang bes erften Briefes bes honorius an Sergius: "Scripta fraternitatis vestrae suscepimus, per quae contentiones quasdam cognovimus introductas per Sophronium quendam adversus fratrem Cyrum, unam operationem Christi conversis ex haeresi praedicantem." Offenbar haben wir in Diesen Worten nichts als eine Notification vom Empfang bes Briefes zugleich mit Angabe seines Inhaltes por uns, wie bergleichen beim Anfang zahllofer Refcripte vorkommt. Sierzu macht nun Boffuet folgenden Commentar: "Quid illud Honorii suscipientis Cyrum, unam operationem Christi praedicantem? Quid, inquam, illud est, nisi haereseos, quam Cyrus praedicabat, comprobatio ?" Man fiebt. Boffuet argumentirt besonders aus bem Worte suscipere (in Schutz nehmen), übersieht aber babei gang, bag honorius bas Wort nicht auf Cyrus, sondern auf den Brief bes Sergius bezogen bat, und daß scripta suscipere wohl nichts anderes als den Empfang bes Briefes bebeutet. Dieg fann man nicht nur aus bem griechischen Texte, ber edegaueda bat, und aus einem andern lateinischen Texte bes Briefes, worin accepimus 2 ftebt, sondern auch aus den unmittelbar folgen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Defensio VII. 22 sq. Dissert. praevia c. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Harbuin III. p. 1592.

ben Worten ersehen: Litterarum exemplar suscipientes et intuentas, landamus etc. Man keht bier, daß "suscipere" bem intueri und laudare vorbergeht und somit nichts anderes als empfangen bebeut tet 1. La Lugerne fucht bie Argumentation von Boffnet baburch ju ftugen, daff er hervorhebt, mit welcher Verachtung Honorius von Sophronius fpreche, mabrend er auf eine ehrenvolle Beife bes Cyrus Erwähnung thue. Und boch gibt es feinen gewöhnlichern Titel, ben bie Papfte ben Bischofen geben, als ber Ausbrud ift, ben Honorius gegen Cyrus ge= braucht (frater). Denselben gab er im erften Briefe noch nicht bem ibm unbefannten Sophronius, weil er bamals noch feine fichere Runde von beffen Erhebung jum bischöflichen Stuhle hatte. Ale er bieselbe erhielt, gab er biefen Beinamen auch bem Sophronius, wie ber zweite Brief beweist. Bubem ift evident, dag Honorius nicht im Geringften Die Predigt des Cyrus billigt, ja nicht nachter ben Thatbeffand referiren fonnte, als er es mit ben Worten that: Cyrum unam operationem conversis ex haeresi praedicantem. Doch Boffuet beschuldigt ben Donorius auch bes Einverftandniffes mit bem Barestarchen Sergius, benn er lobe ibn, bag er febr vorfichtig bem Sophronius geschrieben und bie neuen Wörter, welche Unftog in der Kirche erregten, beseitigt babe. Es ift nun wiederum flar, daß honorius hierdurch nicht allen Meinungen bes Sergius beipflichtet, fonbern nur bie Anempfehlung bes Stillschweigens über Eine ober zwei Energien in Chriftus lobt. Db ber Dapft hierdurch eine Regerei begangen, werden wir beim zweiten Punfte soben, wir konnen barum Boffuet in seiner Anklage bes Honorins fortfabren lassen. Da Conorius schreibe: Haec nobiscum vestra fraternitas praedicet, sicut et nos ea vohiscum unanimiter praedicamus, behaupte er biefelbe Glaubenelehre einmuthig mit Sergius, bem Saretis fer, ju predigen. In feinem Gifer, ben honorius ju verfetern, überfieht Boffnet bas Wortchen haer, wodurch honorius feine Uebereinstimmung mit Gergius nur auf bas, was er vorbin gesagt batte, einschränkt. Was batte benn nun honorius vorbin gelehrt? Er behauptete, man folle mit Bermeibung ber unnugen Wortgezanfe Jesus Chriftus, ben Ginen Birfenden in ber gottlichen und menschlichen Ratur, befennen. Das dies von honorius unter dem Worte haer verftanden wurde, erhellt aus den unmittelbar folgenden Worten, Die noch zu bem von Boffnet citirten Sape geboren, und worin ber Papft wiederum nur biefe Gine Lebre ausspricht: Ein und berfelbe Chriftus babe Gettliches und Menfchliches gewirft. Dieg ift aber, wie wir gesehen, einftimmige Lehre aller M. Bater, und fie ift barum nicht baretijd geworten, weil Sergins fie

<sup>1</sup> Bergleiche auch ben Anfang bes Briefes von Parft Conorins an ben Erzbilbes von Canterbury: Susceptis dilectionis Vestras litteris etc.

in seinem Briefe gleichfalls ausgesprochen bat. Wie fann man alfo befibalb, weil Sonorius feine Uebereinstimmung mit Sergius in Betreff Diefer Lebre ausspricht, schlechthin behaupten, er habe einmuthig mit bem Barestarden Sergius lebren wollen! Wenn man einwendet, Sonorius babe an ben betreffenden Stellen zugleich die Predigt von Einer ober zwei Energien verboten, fo geben wir unvermerft zum zweiten Punft ber Anklage über, daß Honorius die Formel: zwei Energien als Reuerung verworfen babe. Es bandelt fich bierbei burchaus nicht bavon, ob Honorius mit seinem Berfahren gut ober schlimm gehandelt bat. Diese Frage baben wir längst beantwortet, sondern es fragt sich, ob er eine Baresie babei gelehrt. Das ift also zu untersuchen. Go innig Wort und Gedanke zusammenbangen, so find boch beibe ganglich von einander unterschieden; barum fann man in ber Absicht, um Wortgantereien gu verbuten, von einem bestimmten, burch bie Rirche noch nicht fanctionirten Ansbruck einer Glaubenswahrheit abmahnen, ohne die Glaubenswahrheit felbst bierdurch als falsch bezeichnen zu wollen. Nur dieg hat Honorius gethan, es fann ihm also beghalb feine hareste vorgeworfen werden, besonders da er auch die häretische Formel verwarf und die betreffende Glaubenswahrheit beutlich, wenn auch mit andern Worten, aussprach. Budem bat ber Papft fein ftrenges Gebot erlaffen. Er fagt nur: hortamur, insinuamus, instruximus, niemals aber praecipimus, viel weniger brobt er mit Strafen. Er will nur nicht, bag man aus Ausbruden, Die weber von der Schrift, noch von der Kirche sanctionirt seien, Dogmen mache und verweist aus ber Predigt bergleichen Fragen in bie Schulen ber Grammatifer. (Non opertet haec ad dogmata trahere ... relinquentes ea grammaticis.) Dieg burfte man bamit etwas entschuldigen 1, daß ber Friede bem schredlich vom Jolam und andern Keinden bedrohten Reiche so nothwendig war. Es wurde das Berfahren bes honoring aber verderblich wegen der Menschen, deren Rath er befolgte, ba biefe, ohne bag ber Papft es abnte, bas erbetene Stillichweigen benutten, um die orthodore Lehre dadurch zu unterdrücken. Hiermit ist nun noch nicht der ganze Einwurf Boffuets gelöst, benn dieser tadelt besonbers, daß honorius von zwei Energien als von einer neuen Erfindung gesprochen, ba ber Sat boch aus uralter Tradition berftammte. Auch bier muffen wir wiederum zwischen Wort und Wahrheit unterscheiden. Jene Bahrheit war freilich aus uralter Tradition, aber auch von

Ber möchte, um ein Beispiel aus unserer Zeit anzusühren, des Jrrthums gegen den Glauben jene Theologen zeihen, die, als sie über die Definition des Dogma von der unbestedten Empfängnis consultirt wurden, dieselbe für nicht zeitgemäß erachteten? Und doch war dieses Dogma Jahrhunderte lang erörtert, nicht aber die Frage, ob zwei Energien in Christis anzunehmen seien.

Honorius ausgesprochen; das Wort nennt er neu, wiefern es weder Schrift, noch Synoben gebraucht, fondern bie bl. Bater nur nebenbei (gleichsam ftammelnd) sich seiner bedient hatten. In ber That wird man ben Ausbrud: "zwei Energien in Chriftus" wortlich weber in ber Schrift, noch in Concilienbeschluffen, ja faum bei einem ober bem andern Rirchenvater finden. Ex professo mar die Sache, wie Dollinger mit Recht bebauptet, nie erörtert, ja nicht einmal aufgeworfen. "Aber, fabrt Boffuet fort, honorius bat nicht nur den Ausdruck, sondern auch die burch benselben bezeichnete Sache proscribirt, ba er sagt: unius aut duarum operationum fuisse Christum, sentire et promere satis ineptum est." Die Antwort hierauf ift leicht. Der Papft wollte in bem Beftreben, die ihm fo läftige Streitigfeit niederzuschlagen, von bem einen wie von dem andern Worte abmahnen. Dieg blidt überall aus feinen Schreiben hervor. Immer spricht er von voces, vocabula, nomina grammaticis relinquenda, novae voces, voces novae inventionis, ja er bauft sogar pleonastisch bergleichen Wörter: novae vocis vocabulum (appellatio). Da Sonorius außerdem und wiederholt erklart, nicht befiniren zu wollen, ob Gine ober zwei Energien in Chriftus feien, so hat er gewiß nicht die durch die Formel: "zwei Energien in Christus" bezeichnete Babrbeit birect verboten. Wir beziehen barum sowohl promere als sentire lediglich auf die Formulirung der Streitfrage, und bemgemäß ware ber Sinn bes fraglichen Sages: "Bang zwecklos ift es, ben einen ober andern Terminus (für sich) anzunehmen und (Andern gegenüber) auszusprechen (sentire et promere)." Am allerwenigsten bat aber Boffuet Recht, den Sat zu urgiren, denn es zerbricht biefes Argument, wenn er fich barauf ftemmt, wie ein Robrstab und burchbobrt ibn. Obwohl Alexander VIII. auf seinem Todesbette die befannte Erklärung des gallicanischen Klerus proscribirt hatte, stand Bossuet boch von ihrer Bertheibigung nicht ab. Wie beschwichtigte er sein Gewiffen? Er wolle nicht, fagte er 1, ihre Formulirung, sonbern nur die barin enthaltene Doctrin vertheidigen, Diese sei vom bl. Stuhl nicht als falfch, häretisch oder irrig erklärt. Nun, auch Honorius gebraucht nicht das Bort "falid" ober einen andern abnlichen Ausbrud. Will Boffuet alfo fich mit jener Ausrebe entschuldigen, so muß er auch den honorius rechtfertigen; will er sich aber zur Berdammung des Honorius auf jenen Sat ftemmen, fo verurtheilt er fich felbft, und er fteht ba als Bischof, ber ben so beilig beschwornen Geborfam gegen ben apostolischen Stubl verlett bat. Es besteht aber noch ein großer Unterschied in ber Sache beider Kirchenfürsten. Alexander VIII. hatte die Bulle auf die ergreifendste Beise eigens in ber Absicht erlaffen, Die genannte Declaration zu ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bausset, histoire de Bossuet I. VI. c. 20.

werfen, barum batte Boffuet gut gethan, bie Sache recht icharf qu nebmen und ohne alle Diffinction von der Bertheibigung ber Declaration abzufteben; honorius wollte aber nicht durch eine Definition die Streitfrage über Eine ober zwei Energien erledigen, darum follte man nicht gegen biefe Absicht bes Papstes feine Worte preffen. Doch wozu ift biefe Entschuldigung nöthig? Sonorius fann ja, ohne Gefahr als Saretifer bazufteben, feinem Begner geftatten, nach Belieben fene Borte zu urgiren. Wir wollen bemgemäß annehmen, daß ber Papft wirklich die burch bas Wort: "duae operationes in Christo" ausgesprochene Doctrin proseribiren wollte, mas folgt baraus gegen seine Orthoboxie? Er batte ja bann nicht nur bie lebre von zwei Energien, sondern auch bie von Einer Energie verworfen 1. Richtsbestoweniger hat er boch bem Erlofer auch nicht alle Birtfamfeit abgesprochen. Belde fdreibt er ibm benn ju? Eine vielfältige, und somit ware honorius auch im zweiten Briefe auf demselben Standpunkt stehen geblieben, den er im ersten mit ben Worten eingenommen: "Aus ber bl. Schrift erseben wir nicht Eine ober zwei Energien in Chriftus, sondern erkennen, daß er auf vielfältige Beise wirksam gewesen sei." Honorius nimmt nämlich bas Wort eregyela in einem andern Sinne als die ftreitenden Parteien. Da biefes Wort damals noch nicht fene firirte Bedeutung hatte, die es durch bie Erörterung ber monotheletischen Streitigkeiten befam, war folches auch Nicht minder mar es dem Zwede des Papftes angemeffen, benn ba er bie Streitfrage nicht entscheiben, sonbern nieberschlagen wollte, that er gut baran, bas Bort in einem folden Sinne zu nehmen, daß er beiden Parteien Unrecht geben und somit ihnen um so eber Stillschweigen auferlegen konnte. Doch, bem fei, wie ihm wolle, es ift nicht unsere Absicht, die Briefe des Honorius in Allem zu vertheidigen; nur bas muß feststeben, bag es nicht baretisch ift, wenn honorius bem Erlofer eine mannigfaltige Wirksamteit jufdreibt. Wie nichtig ift alfo bie Argumentation, womit Boffuet bas Hauptbollwerk seiner Sache 2, Die Bareste bes honorius, ju beden suchte! Babrlich, es sind keine Kabeln, noch extrafeine Diftinctionchen 3 nöthig, um diesen Papft gegen ihn zu vertheidigen, nur ein ruhiger, unbefangener Blick wird erfordert, ber uns einen einfachen Schluß burchschauen läßt. Denn entweder wollte Honorius lediglich ben Ausbruck: "zwei Energien in Chriftus", nicht aber bie baburch bezeichnete Sache, ober aber Ausbruck und Sache jugleich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unius aut duarum operationum Christum fuisse, sentire et promere ineptum est.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Def. l. VII. c. 21: "Nostrae causae peculiare praesidium praebet Honorius Papa."

<sup>3</sup> Diefe Borte werben von Boffuet (L. c. c. 27. c. 26) gebraucht.

proscribiren. Das Erste ist offenbar keine Häresie !. Im zweiten Falle wollte Honorius nicht eine einzige oder zweisache, sondern eine vielfältige Wirksamkeit dem Herrn zuschreiben. Auch das ist evident keine Häresie. Wo bleibt aber dann das Argument, das ein Genie wie Bossuet ersonnen? Wahrlich, wir mussen auch hier mit de Maistre sagen: "Ich suche Bossuet, und ich sinde ihn nicht." Er mußte an sich selbst die Wahrheit seiner Worte erfahren: "Petrus (der Felsen) lebt in seinen Nachfolgern." Wer auf denselben dauen will, mag nur fühn wie Bossuet die Werke seines Geistes erheben, das Fundament wird sie tragen, der Felsen wanket nicht. Wenn man aber gegen ihn anrennt, muß auch die größte Geisteskraft, Gelehrsamkeit, Thätigkeit zerschellen, der Felsen wanket nicht. Iwanzig Jahre arbeitete Bossuet an dem schon oft erwähnten Werke. Was war die Frucht dieser großen Mühe? Bossuet selbst besorgte auf dem Todesbette, durch die Herausgabe senes Werkes möchte sein gerecht erworbener Auf erbleichen.

## 4. Bedeutung des Anathems über Honorins.

Eine größere Schwierigkeit als die Briefe des Honorius bietet das Anathem, das die sechste Synode über ihn gesprochen bat. Defibalb treffen wir auch nicht dieselbe Ginstimmigkeit ber Theologen in der Lofung dieser Schwierigkeit, als in der Bertheidigung des Honorius an. Döllinger hat diese Verschiedenheit und diese theilweisen Widersprüche gegen die Orthodoxie jenes Papftes zu benüten gesucht, doch mit Un= recht. Denn wenn, wie oben gezeigt wurde, die Theologen gang unbeschadet ihrer Systeme und Meinungen den Honorius verurtheilen fonn= ten und bennoch beffen Orthodoxie mit ber größten Standhaftigfeit feftbielten trot ber großen Schwierigfeit, die ihnen bas Anathem ber Sy= node bereitete, so fann dieß nur daber rubren, daß die Orthodoxie der Briefe bes honorius auf evidenten Grunden beruht. Denn obne biefe verwickelt man sich nicht leicht in solche Schwierigkeiten, die man unbes icabet seiner Ansichten leicht umgeben fann. Erop ber besagten Berschiedenheit stimmen sedoch die meisten Theologen der Ansicht Garniers bei, welcher behauptete, Honorius sei vom sechsten Concil nicht wegen

<sup>1</sup> So schreibt Athanasius von jenen Bischöfen, welche zwar bie Gottheit Christi glaubten, aber das Wort όμοούσως nicht annehmen wollten: "Als Brüder disputiren wir mit Brüdern, welche denselben Glauben haben und nur das Wort allein zum Gegenstand der Controverse machen" (de Syn. n. 41). Und doch besteht noch ein großer Unterschied zwischen Honorius und jenen Bischöfen, weil das Wort όμοούσως von einer allgemeinen Synode angenommen war, nicht aber der Ausbruck: zwei Energien in Christus.

positiver Barefie, sondern wegen paffiver Begunftigung berfelben verurtheilt worden, und selbst bie Theologen, welche bie Integrität ber Concilienacten bezweifeln, geben die Bulässigkeit diefer lösung zu, so daß Kenelon behauptet bat, sie sei die Ansicht aller ultramontanen Bertheidiger bes Sonorius. Sie lägt fich auch unschwer beweisen, und wir fonnen bie Sache furz abmachen, ohne, wie Barnier thut, alle Stellen gu erörtern, in denen das Concil von Honorius fpricht. Es ift nämlich ficher, bag bie Beschluffe eines allgemeinen Concils nur in sofern Bultigfeit haben, ale fie vom Papfte bestätigt werden. Dieg hat denn auch bas fechste Concil badurch anerkannt, dag es von Agatho bie Bestätis gung feiner Befchluffe erbat. Wir muffen bemnach feben, in welcher Beije Leo II. bas Anathem über honorius ausgesprochen bat. hierauf antwortet nun Döllinger in feinem Lehrbuche 1: "Leo fest bie Berirrung bes Honorius barein, daß er ber Baresie burch Rachlässigfeit Borschub gethan und die Befledung ber Rirche burch dieselbe gebuldet habe." Die Erörterung ber einzelnen Stellen, in benen leo von jenem Anathem spricht, gibt uns gleichfalls als Resultat bas Urtheil bes großen Siftoris In dem Antwortschreiben an den Raiser, wodurch Leo II. das Concil bestätigte, beißt es 2: "Wir fprechen bas Unathem über bie Erfinder des neuen Irribums, nämlich über Theodor von Pharan, Cyrus von Alexandrien, Sergius, Pyrrhus, Paulus, Petrus, fowie über Honorius, welcher diese apostolische Rirche nicht mit der Lehre der apostolis schen Tradition erleuchtete, sondern durch profanes Preisgeben (Berlaffen in der Roth) zugab, daß der unbefledte Glaube befledt murde." Auf ähnliche ober noch gunftigere Weise brudt fich ber Papft in ben beiben Schreiben an bie Bischöfe und ben Ronig Erwig von Spanien aus. Nachdem er auch hier bas Anathem über die Monotheleten referirt batte, feste er im Briefe an Erwig nach Aufgablung jener noch Rolgendes hinzu: "zugleich auch Honorius, welcher zustimmte, daß die unbeflecte Regel ber apostolischen Trabition, die er von seinen Borfahren erhielt, befledt murbe". In bem andern Brief's heißt es: "mit Sonorius, welcher die Flamme ber Baresie nicht, wie es sich für die apo-

<sup>1</sup> Lebrbuch I. 173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Harbuin III. 1475.

<sup>3</sup> harbuin III. 1729. Die Rachlässigkeit, welche Leo bem honorius vorwirft, ift nichts anderes als Mangel an Bachsamkeit, wodurch dieser Papst von Sergius getäuscht und zur Anempfehlung des Stillschweigens über die Energien in Christus verleitet wurde. Leo willigte auch nur höchst ungerne in die Forderung der Griechen, Honorius zu anathematistren. Die Furcht vor einem Schisma mit dem Orient scheint ihn endlich dazu bewogen zu haben. Aber auch dann that er es nur mit jener Restriction, wodurch die Rechtgläubigkeit des Honorius, die in Rom immer sestgehalten wurde, salvirt wurde.

ftolische Autorität ziemte, im Entfteben ausloschte, sondern burch Rachläffigfeit förberte." Bang übereinstimment lauten bie Worte, mit benen balb nach ber sechsten Synode bas Anathem über honorius in ben liber diurnus t ber Bapfte eingetragen wurde. Rach bem Anathem über bie einzelnen Saupter bes Monotheletismus wird hinzugefügt: "zugleich mit Honorius, welcher ihren (ber Monotheleten) verkehrten Bebauptungen Körberung verlieb." Bevor wir nun aus ber Bergleichung biefer Stellen ein Refultat gewinnen, muffen wir zuerft feststellen, mas Leo II. unter ben zuerft angeführten Worten verstand. Dollinger meint, Leo wolle fagen, die römische Rirche ware von ber Irelehre befledt, und fest bingu: "bamit war fast mehr gesagt, als bem geschichtlichen Bergange entsprach, ba honorius ber einzige Anhanger bes Monotheletismus in Rom gewesen." Doch diese Interpretation scheint nicht zulässig, benn gewiß hat der bl. Leo feine Beschnidigung gegen seine Rirche erhoben, die bem offentundigen, geschichtlichen hergang zuwider war; zudem bedeutet noodoola nicht Irrthum, fondern wie Befele richtig bemerkt: Preisgeben, Berlaffen in ber Roth. Deghalb ift bie Erklarung vorzuziehen, welche ber Berfaffer bes trefflichen Artifels über Sonorius im "Ratholifen" por Rurgem gab, die Befledung ber Rirche fei nämlich baburch gescheben, baf ihr haupt burch jenes Preisgeben bes Glaubens fich mit schwerer Schuld besubelte. Es ift nämlich etwas Bewöhnliches bei ben Batern, bag fie die Rirche und besonders die romische Rirche mit ihrem Bischofe als Eins betrachten. Wenn wir jedoch ben griechischen Text: ödres rauτην την αποστολικήν εκκλησίαν ούκ επεχείρησε διδασκαλία αποστολικής παραδόσεως άγνίσαι, άλλα τη βεβήλφ προδοσία μιανθήναι την ἄσπιλον παρεχώρησε, mit der Stelle im Briefe an Erwig vergleiden, so können wir auch mit ber alten lateinischen Uebersetzung und Hefele the donilor (bie unbefledte) auf bas unmittelbar vorhergebende διδασκαλία αποστολικής παραδέσεως (bie Lehre ber apostolischen Trabition), und nicht auf bas entferntere exxlyolar beziehen, benn auch im Briefe an Erwig bezieht Leo die Befledung auf die unbeflecte Lehre (Regel) ber apostolischen Trabition, und wir batten somit in biesem Briefe ein fast wortliches Citat aus dem Bestätigungeschreiben an Conftantin. Sonorius ließ aber ben apostolischen Glauben beflect merben, indem er nicht verhinderte, daß der Glaube der Kirche in vielen ihrer Glieder durch den Irrmahn besudelt wurde. Babrend wir nun bierin ber Interpretation Sefele's vor berjenigen Dollingers ben Borzug geben, muffen wir in einem andern Punfte gerade bas Gegentheil thun. Dollinger erklart nämlich bie Stellen aus ben Briefen an Erwig und bie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Garnier, liber diurnus ed. Migne p. 52.

spanischen Bischöfe in folgender Beise: "Honorius hat nur geschehen laffen, daß die reine Lehre beflect wurde; er ift nur nicht wachsam ober vorsichtig genug gewefen 1." hefele bagegen nennt biefe Auslegung irrig 2, benn leo spreche nicht von einer blogen Nachlässigfeit, sondern auch von einer Bustimmung (maculari consensit). Doch bie Unrichtigfeit biefer Behauptung, welche in bem Worte Buftimmung etwas mehr fieht als eine bloge Nachläsigfeit und Mangel an Bachsamfeit, läßt fic unschwer aus zwei sichern Grundfagen erfennen. Der erfte wird auch von hefele aufgestellt und ift burchaus nothwendig, um bie Strenge ber Kirche gegen Honorius, ber subjectiv mahrscheinlich nur eine bochft geringe Schuld auf fich gelaben hatte, zu begreifen. "Bas honorius faftisch sagte, verfündigte, behauptete, bas galt und barnach mußte bie Synobe (und mithin auch ber Papft) urtheilen 3." Bas Leo fchrieb, bezog sich lediglich auf den objectiven Sachverhalt, nicht auf die subjective Intention bes Honorius. Der zweite Grundfag ift nicht minder gewiß: bersenige nämlich, ber verpflichtet ift, etwas zu verhindern, folches thun fann und es bennoch geschehen läßt, barf ale auftimmenb betrachtet wer-So erklärt man allgemein in ber Jurisprudenz und Moral ben Spruch bes canonischen Rechtes: qui tacet, consentire videtur 4, und folche Erflärung ift in ber Natur ber Sache begrundet. Run, wenden wir biefe Grundfage auf bas fragliche Factum an. Ronnte honorius bas Wachsthum ber Saresie verhindern? Bang gewiß, wenn er nur auf die Borftellungen des Sophronius gebort batte und bem Sergius energisch entgegen getreten mare. War es bie Pflicht bes Papftes, sol= ches zu thun? Dhne 3meifel. Sat er es gethan? Durchaus nicht. Demgemäß konnte Leo einzig und allein wegen Mangel an Wachsamkeit ben Honorius als zustimmend zu diesem Bachsthum ber Baresie betrach= ten und bezüchtigen, weil er eben nicht auf die rein subjectiven Entlaftungsgrunde zu seben braucht. Muffen wir also mit hefele die noodoola bes Honorius nur als ein Preisgeben, ein Berlaffen in ber Noth betrachten, fo burfen wir gleichfalls mit Dollinger ben Confens bes Papftes als ein bloges Geschehenlaffen, als einen Mangel an Bachsamfeit deuten und somit mare in biesen beiben Stellen gar nichts anderes

<sup>1</sup> Papfifabeln G. 138.

<sup>2</sup> Defele, Conciliengefc. III. 270.

<sup>3</sup> Defele, Conciliengefc. III. 269.

<sup>\*</sup> So sagte Bangerow in einer Borlefung über Panbetten von bieser Regel, sie ware in bieser allgemeinen Fassung zu unbestimmt, mehr pracifirt fanbe sie auch im römischen Rechte ihre Anwendung. Als solche pracisere Fassung gab er sodann an: "Qui tacet, quum loqui debuit et potuit, consentire videtur." Die obige Rechtsregel war übrigens schon von Gregor I. aufgestellt.

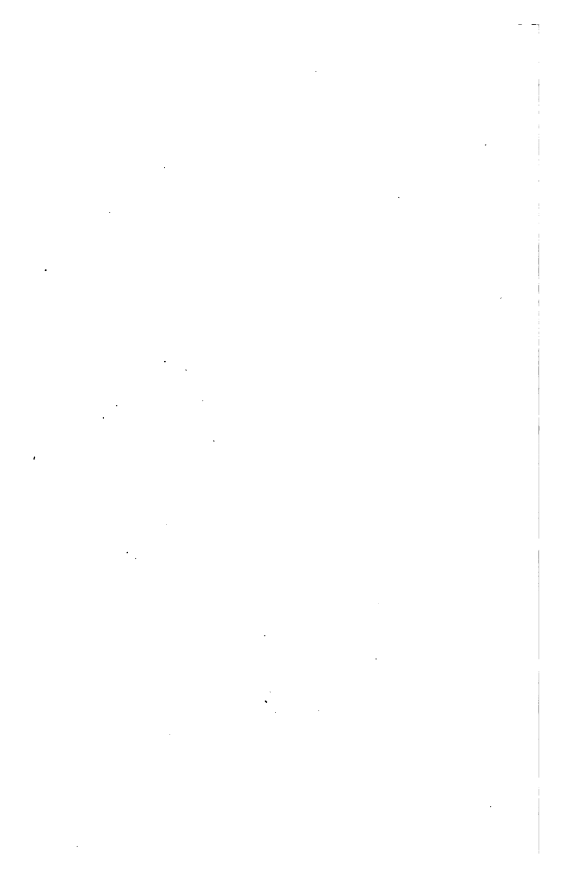
gesagt, als was in ben andern enthalten ift, daß Honorius nämlich durch Rachlässigkeit der Baresie Borschub geleistet hatte. In keiner der Stellen bezüchtigt Leo seinen Borganger ber Barefie, sondern unterfcheis bet ibn, wie Hefele sagt, "von den eigentlichen inventores novi erroris, anathematisirt ihn nicht als einen aus ihnen, sondern mit ihnen," Nach diefer Erörterung muffen wir durchaus dem oben citirten Ausfpruch Argentre's beiftimmen, ber Papft babe bas Urtheil ber fechsten Synobe unter bem Borbehalt bestätigt, bag er ben honorius nur megen Begunftigung ber Barefie anathematisirte, und ba bie Bultigfeit ber Concilienbeschluffe durchaus von der Bestätigung des Papstes abhängt, fonnen wir unbedingt ber Meinung der größten und gablreichften Theologen folgen: Honorius sei vom sechsten Concil nicht wegen barefie, fondern wegen Begunftigung ber barefie verurtheilt. Bir burfen uns in dieser Behauptung nicht beirren laffen, wenn Boffuet und Döllinger fagen, nicht nur bas achte Concil habe bas Anathem über Honorius bestätigt, sondern auch Papst habrian II. noch besonders in seinem, den Acten ber achten Spnode beigefügten Schreiben bemerkt: "ber Häresie wegen sei Honorius angeklagt und verurtheilt worden." Denn es versteht sich von selbst, daß, wenn man einfach ein Urtheil anführt, resp. bestätigt, ohne daß die Sache selbst wieder aufgenommen und untersucht wird, hierdurch gar nichts am frühern Urtheil abgeändert wird. Wurde also honorius von der sechsten Synode nicht wegen positiver Bäresie, sondern wegen deren Begunstigung angthematisirt, so ift hieran durch die Bestätigung und noch weniger durch die Anführung Dieses Urtheils etwas an seinem Inhalte verändert. Wir muffen mithin nach einem ganz gewöhnlichen Sprachgebrauch bie Worte hadrians darauf beziehen, daß Honorius durch Mangel an Bachsamkeit an ber Schuld einer ihm sonft fremden Sunde, der Häresie, theilgenommen und barum verurtheilt wurde. Nehmen wir, um bie Sache burch ein Beifpiel aus bem gewöhnlichen leben flar zu machen, einmal an, Debrere feien vom Gerichte verurtheilt worden, die einen, weil fie wirklich Diebstabl verübt, die andern, weil sie, obwohl ihr Amt sie zur Wachsamkeit verpflichtete und fie leicht ben Diebstahl verhindern fonnten, bennoch foldes aus ihrer Schuld unterließen; in einem folden Kalle wurde man gewiß von allen fagen konnen, fie waren wegen Diebstahl, nicht aber wegen Mord verurtheilt. So auch will Habrian H. von Honorius fagen, er sei in Sachen ber Baresie, nicht aber wegen eines andern firchlichen Bergebens verurtheilt, hatte er auch an biefer bes Bannes würdigen Sünde nur durch Mangel an Wachsamfeit theilgenommen. Bir machen hiermit nicht, wie und Boffuet vorwirft, ein subtiles Diftinctionchen; benn mag ber Ausbrud: "positive und negative Baresie" subtil klingen, die Sache ist an und für sich so einfach, daß auch der Ungebildete sie im Ratechismus beim Rapitel von den fremden Sunden ersternen muß. Wir muffen zudem noch bedenken, daß das sechste allgestmeine Concil das Schreiben bestätigte, worin, wie wir oben gesehen, die stete Orthodoxie der Päpste speciell mit Bezug auf Honorius behauptet war. Wollen wir also nicht das Concil mit sich selbst, und Papst Leo mit Papst Agatho in Widerspruch bringen, so muffen wir durchaus festhalten, daß Honorius nicht als Häretiker anathematisirt ist.

Nach bieser Erörterung glauben wir an ber allgemeinen Meinung ber Theologen sesthalten zu muffen, daß nämlich Honorius keine Häresie gelehrt habe, noch auch deshalb von der Spnode verurtheilt wurde, sondern daß er durch unkluges Versahren der Häresie mächtigen Vorsschub leistete und deshalb dem Anathem versiel. An und für sich hat die Frage nicht die Wichtigkeit, welche sie auf den ersten Blick zu haben scheint. Da nämlich Honorius die monotheletische Frage nicht durch eine desinitio ex cathedra entscheiden wollte, so folgt gar nichts gegen die Unsehlbarkeit des Papstes, auch wenn man die Orthodoxie des Hosnorius leugnen zu mussen glaubt.

Darum ift die Honorius-Frage in dogmatischer Beziehung nicht von so großer Bedeutung. Nichtsbestoweniger murbe es Unrecht fein, bie aus einer fo langwierigen und forgfältigen Erörterung hervorgegangene Ansicht von der Orthodoxie des Honorius aufzugeben. An einem berrlichen Bau gibt es außer ben festen Mauern noch eine Menge von Dingen, die man hinwegnehmen kann, ohne jene massiven Theile zu gerftoren. Dennoch murbe es verfehrt fein, foldes zu thun, ba fie bem Gebäude zur Zierde, ja auch zum Schute gereichen. So verhält es sich auch mit dem Tempel der katholischen Theologie, an dem die größten Beifter mit riefenmäßiger Anftrengung mahrend fast zweitausend Jahren gebaut haben. Außer ben Dogmen, welche die Fundamente und massiven Theile abgeben, gibt es eine Menge Fragen, die man leugnen fann, ohne die Dogmen felbst zu verwerfen, die aber nichtsbestoweniger jur Zierde und jum Schute bes fatholischen Glaubens bienen. Darum scheuten fich auch die Trager ber fatholischen Biffenschaft, ohne gwingende Grunde bas, mas ihre Borganger erbaut, ju gerftoren, mochte es auch in feinem nothwendigen Zusammenhang mit bem Dogma fteben, und fo finden wir eine große Uebereinstimmung in ber Behandlung mander biefer weniger wichtigen Fragen, wenn wir ihre Entwidelung von Jahrhundert zu Jahrhundert verfolgen. Sierauf machte ichon Detavius, ... ber Reformator ber Dogmatif und Bater ber Dogmengeschichte". aufmertfam, ja er behauptete, fein großes Bert wurde gur Bertheibigung ber Scholaftifer bienen, ba es zeige, bag icon bie bl. Bater biefelben Fragen behandelten, mit benen die Scholaftifer nach bem Borwurf ihrer Gegner die Wiffenschaft überladen batten. Und in der That, die ver-

schiedenen Richtungen der fatbolischen Biffenschaft, wie sie zu verschiebener Beit, ja auch in verschiedenen Schulen derfelben Beit bervortraten, find feine Gegenfage, daß die einen niederreifen, mas die andern erbauen, sie sollen vielmehr einhellig an bemselben Bau arbeiten, ba fie fich gegenseitig erganzen, ja obne einander nicht besteben können. Wenn barum die Theologen auch in gang freien Fragen einmuthig etwas behauptet haben, fo follte man nicht ohne zwingende Brunde basfelbe befampfen; nicht nur die Achtung und Liebe jur fatbolischen Biffenschaft muß une bagu antreiben, fondern ebenfo febr bie Liebe gur Babrbeit, die natürlich über Alles gebt; benn schwerlich wird man eine Meinung, in der fo große Ginstimmigfeit unter den tuchtigften Belehrten berricht, als falich erweisen. Dieß bat uns bewogen, die Ansicht so vieler Theologen in der Honorius-Frage zu vertheidigen und den Borwurf zurudweisen, daß sie das, mas ausbrucklich und bestimmt in ben Briefen bes honorius enthalten fei, überseben, ben flaren, unzweis felhaften Worten eines allgemeinen Concils Gewalt angethan und bebarrlich wiberfprochen batten.

-· . • • 



. .

